Praxis Filosdfica Nos. 10/11 - Diciembre de 1999. Universidad del Valle

MALDONADO, Carlos Eduardo.
Fenomenologia y conciencia de tiempo.
El problema de la constitucion del tiempo en la fenomenologia de
Husserl. Ediciones Universidad de la Sabana,
Santafé de Bogota, 1994.

Julio César Vargas B.

(Cudl es el ser esencial del tiempo? ;Cudl su origen y su constitucién
propia? Estas son algunas preguntas cldsicas en la historia del
pensamiento occidental y hacia ellas dirige su reflexién Carlos Eduardo
Maldonado.

El método que utiliza Maldonado para sus andlisis es la fenomenologia
de la constitucién de E. Husserl. Para ello se centra especialmente en las
Lecciones sobre la fenomenologia de la conciencia del tiempo inmanente
(Husserliana X). En la primera parte del libro, Maldonado reconstruye
la teoria fenomenolégica de la constitucién, cuyo cometido es la
descripcién que realiza la conciencia para la atribucién de sentido del
objeto hacia el cual se dirige en la correlacion intencional. Esta correlacion
intencional tiene doble nivel, pues estd dirigida tanto a la constitucién
de objetividades, como a la constitucién temporal de la vida de la
conciencia.

En términos generales, la investigacién de Maldonado estd dirigida a
realizar una descripcién rigurosa de la estructura fundamental de la
conciencia, a saber: la temporalidad, con sus fases de presente, pasado y
futuro. Desde esta perspectiva, puede decirse que describe el ser esencial
de las estructuras temporales de la conciencia en perspectiva estatica,
esto es, se detiene en la caracterizacion rigurosa de sus propiedades
especificas, como la simultaneidad y la sucesién.

En la primera parte del libro Maldonado anuncia la tesis central del
mismo, apoyado en la fenomenologia husserliana, el tiempo es articu-
lacién de la subjetividad. En otros términos, cuando planteamos la

423



Resedia

pregunta por la temporalidad y cuando reflexionamos sobre su ser
esencial, estamos preguntdndonos también por la esencia de la vida
humana.

En este punto cabe sefialar que la pregunta fenomenolégica por el
tiempo, no esté planteada en el plano de la psicologia empirica, por ello
la investigacién desarrollada por Maldonado podria interpretarse como
un desarrollo concreto de una psicologfa fenomenoldgica o psicologia
pura. Larazén de ello es que la descripci6n fenomenoldgica se ocupa de
la temporalidad como estructura esencial de la vida de la conciencia. No
se trata aqui de realizar introspeccion alguna, ni de preguntar por el
desarrollo psicogenético de la nocion de tiempo.

La pregunta por qué sea el tiempo, se puede abordar a partir del
método fenomenolégico. El método fenomenoldgico tiene como lema
&ir a las cosas mismasf, lo cual se traduce en la explicitacién de los
modos y estructuras en los que se manifiesta el asunto en cuestién. En el
caso del tiempo, la investigacion fenomenol6gica pone entre paréntesis
(epojé) el tiempo objetivo. El tiempo objetivo queda suspendido en la
epojé, porque al examinarlo tan s6lo encontramos hechos particulares,
sucesiones empiricas e infinitas o posturas dogmdticas que interpretan
su ser como un objeto ahi delante (cosificado). La pregunta fenome-
nolégica por el tiempo exige retroceder al tiempo vivido, al tiempo de la
conciencia inmanente.

Una vez presentada la necesidad de retroceder al tiempo vivido o
inmanente y de mostrar la correlacién entre las vivencias (tempora) y
los datos temporales (objetivos), Maldonado procede a mostrar que el
tiempo es la estructura més originaria de la conciencia. Gracias a la
estructura temporal de la conciencia, resulta posible cualquier
generatividad de la conciencia, adn la estructura intencional misma.

Maldonado muestra como Husserl acude a su maestro Brentano para
retomar y reconceptualizar no sélo la intencionalidad sino también el
concepto de tiempo. Para Brentano a la base de la sucesién y de la
duraci6n esté el principio de asociacién empirico, cuya raiz ‘ltima estd
en la correlacién estimulo- sensacién. Una vez tenida la sensacién la
fantasfa tendrfa el papel de ordenar y organizar los datos sensoriales.
Husserl retoma algunos aspectos de su maestro Brentano, como es el
caso de la sintesis de la conciencia temporal, sin embargo, toma distancia

424




Julio César Vargas B.

de €, en cuanto para Brentano, la sensacion se tiene de algo externo 0
trascendente al sujeto, esto es, mantiene €l dualismo sujeto objeto. Para
responder a la pregunta por el ser y el origen del tiempo, Husserl acude
a 1a reduccién fenomenolégica a la inmanencia, esto es, al campo de las
vivencias, pues alli se dan las cosas mismas. Se trata, en tltimo término,
de regresar al campo donde aparece originariamente €l asunto mismo
del tiempo.

En la segunda parte del libro Maldonado describe el tiempo vivido y
su {ntima relacién con la estructura fluyente de la conciencia. El eje de
esta relacién consiste en que la conciencia misma es un torrente temporal
de vivencias. Maldonado presenta c6mo los procesos de constitucion de
sentido son posibles temporalmente. De este modo la conciencia
constituye el sentido en los siguientes niveles: a) de las objetividades de
cardcter trascendente b) se constituye a s{ misma como torrente fluyente
de vida temporal, esto es, constituye la subjetividad propiamente dicha
y ¢) constituye las idealidades atemporales.

La descripcién de esta estructura de la conciencia es posible realizarla
tematizando los modos como la conciencia constituye la objetividad
misma, sea el caso de la objetividad trascendente, la vida subjetiva o las
idealidades. Asf, “no es la duraci6n de los objetos, sino los objetos en su
duracién lo que es un objeto temporal: son los objetos en cuanto
vivenciados los que son significativamente determinantes para el
fenomendlogo, por su parte, la objetividad de estos objetos se constituye
en el continuum fluyente de actos perceptivos. (ob. cit., pig.41)”

La descripcién del origen del tiempo vivido, conduce a un andlisis
exhaustivo de los modos de percepcién de las objetividades temporales
y de la manera como estas tienen su propio tiempo y estdn determinadas
por el mismo. El tiempo no solo altera, sino también determina las
objetividades. Estas objetividades aparecen en un ahora, en un presente
y se hunden en el pasado, pero no para caer en el olvido, sino que quedan
“retenidas”. Por medio de la retencién, podemos mantener de algiin modo
presente el objeto que una vez ha aparecido esté ausente: “la retencion
es una impresion originaria desplazada en la serie de puntos-ahora, esto
es, en el presente continuo, pero sigue siendo retencién de un objeto
inmanente que ha sido” (ibidem, pag. 51). La identidad de un objeto en
el tiempo, en las diferentes percepciones que tenemos de él, se logra

425



Reseria

gracias a la rememoraci6n. Gracias a ella, podemos ganar no sélo la
identidad del objeto percibido, sino también el horizonte de tiempo en el
cual aparece. Percepci6n, retencién y rememoracién forman los tres
niveles de la conciencia que constituye objetividades temporales.

La tercera parte de la obra la dedica Maldonado a hacer una descripcién
fenomenoldgica de la subjetividad trascendental, a partir del presente
viviente.

Maldonado presenta que la percepcion no sélo se puede restringir a
la dimensi6n empirica del “sentir” cosas u objetos. La percepcion es
mucho mds amplia, pues tiene un campo espectral més amplio que abarca
no s6lo el punto ahora, sino también las retenciones que tenemos del
objeto.

En esta tercera parte, Maldonado sefiala un nuevo sentido de la
percepcién propio de la subjetividad trascendental, se trata de la
conciencia temporal en el ahora. La subjetividad puede tener conciencia
formal del fluir del tiempo, en sus distintas fases (presente, pasado y
futuro); esta conciencia de la absoluta corriente del tiempo es condicion
de posibilidad para la constitucién de cualquiera objetividad. La corriente
absoluta del tiempo es la subjetividad absoluta, la cual es presente
continuo v, a la vez, estd en continuo devenir, por ello, resulta dificil
encontrar un lenguaje que pueda describir plenamente su modo de ser y
permanente actividad constituyente: “La estructura de la subjetividad es
una X” (ibidem, pig. 126). En esta corriente absoluta existen la
simultaneidad, la sucesién y la duracién, desde ellas puede entenderse la
constitucién de cualquier objeto.

Esta tercera parte concluye mostrando como esta subjetividad absoluta
vive en permanente constitucién intencional. Constitucién de sentido
que est4 orientado teleolégicamente por la propia subjetividad. De este
modo, la subjetividad (en la intersubjetividad) estd constituyendo
permanentemente mundo e historia.

El libro del profesor Maldonado en sus dos primeras partes hace una
cabal presentaci6n de la manera como Husserl, desde la fenomenologia
estética, concibe la temporalidad. Si bien Maldonado, en la tercera parte,
toca problemas como el de la historia, el mundo de la vida y la evidencia,
deja abierto el campo para estudiar con mayor detalle problemas como
la historicidad, las habitualidades y la sintesis pasiva.

426



Una iltima palabra sobre la edicién del texto. La edicién como tal deja
mucho que desear, asi por ejemplo, el libro no posee indice y tiene
demasiados errores tipogréficos en la ortografia de las palabras castellanas.

427



