~ Esrupios criticos




Praxis Filosdfica Nos. 10/11 - Diciembre de 1999. Universidad del Valle

TENDENCIAS DEL ESTOICISMO!

Francois Gagin

RESUME:

Le mot de “tendance” appliqué au titre de I’ essai détermine
notre propos qui est celui d’ offrir au lecteur une vision générale du
Stoicisme. Aussi nous considérerons ici le systéme dans son unité
philosophique sans nous attarder de trop sur ses évolutions et
divergences que I’ on a I’ habitude de présenter entre les grands
représentants et les grandes périodes historiques de la Stoa. Nous
comprenons “tendance” aussi bien dans le sens de la finalité
poursuivie comme dans celui de ce qui contribue & cette finalité.
Pour rendre compte de la belle unité du Stoicisme dans les
limites d’ un écrit comme celui-ci, nous avons choisi d’ exposer
quelques thémes tels qu’ une bréve contextualisation historique du
mouvement, I’ amour pour le Destin, la théorie de la connaissance
et les trois actes de I Gme, thémes qui se répondent nécesairement
suivant la logique de cohésion de cette philosophie de la totalité.

El término de “tendencia” adscrito en el titulo determina nuestro
proposito que es de ofrecer una visién general del estoicismo. Por lo
tanto, las consideraciones que se harén a lo largo del escrito examinar4n
el sistema en su unidad filoséfica sin detenernos demasiado en las
evoluciones y divergencias que se suele presentar entre los grandes
representantes y los grandes periodos histéricos de la Stoa. Asf, por

L. El presente trabajo tiene como base la ponencia que con el mismo titulo
presentamos al X1 Foro Nacional de Filosofia realizado en la Universidad del Norte,
en Barranquilla, en Mayo de 1996. El texto ha sido revisado y ampliado para la
presente edicién.

La traduccién para la cita de los textos griegos y latinos es nuestra salvo
indicacién.

357



Tendencias del Estoicismo

“tendencias”, entendemos tanto el fin, en el sentido del objeto a realizar,
como también los movimientos que deben promulgar y acompaiiar este
fin y que, en este caso, tienen que ver con las partes del estoicismo y su
puesto en prictica bajo la forma de los ejercicios espitituales. Esta
filosofia es una filosofia de la totalidad y para dar cuenta de su unidad
intrinseca fuerza nos ha sido de limitarnos a algunas teméticas que, bajo
diversas perspectivas, sirven nuestro propésito. Tales son, una breve
contextualizacién histérica del movimiento, el amor al Destino (la
relacién fundamentalmente entre Dios y el universo), la teoria del
conocimiento y los tres actos del alma en correspondencia con tres
campos de ejercicios (o précticas éticas). Inevitablemente, estas temdticas
se responden a lo largo del ensayo por lo que tocan al corazén de la
doctrina y por lo que reproducen en esencia su exposicién pedagégica,
cdracter este de pedagdgico que caracterizé desde su creacion la filosofia
del Pértico y que facilité su difusin.

El estoicismo nace en un periodo histérico? en el que las conciencias
evolucionan, a menudo, en un clima -politica e intelectualmente- de
confusién y desesperacién. Cuando Zen6n llega a Atenas, ya habfa muerto
Alejandro unos veinte afios atrds y los sucesores (los Diadocos) luchan
por su herencia. Atenas ya no es la capital de la talasocracia griega,
invadido su territorio por soldados extranjeros, particularmente en el
Pireo que, con la destruccién de sus largos-Muros, perdi6 su papel
preponderante®. Sin embargo Atenas conserva su fama de capital
intelectual y las «luchas» entre las numerosas escuelas filoséficas
contindan intensas. El rigor original de la Academia y del Liceo se relaja
a medida que los escolarcos se suceden; por otra parte los «socréticos
menores» se disputan la herencia de Sécrates, cuya ensefianza falsifican
«esquematizdndola». En realidad, Sécrates, contra los sofistas que
propusieron un saber universal con la préictica de la retdrica, habia
contestado con su famoso yvé361 ceauTtdy, invitacién a la autonomia

2. Se suele denominar a este perfodo helenistico que historicamente se extiende
de Alejandro Magno hasta la dominacién romana, es decir desde el afio 323 a.C,
muerte de Alejandro Magno, hasta el afio 30 a.C, sometimiento del tltimo reino
helenistico, Egipto, a Roma.

3. En esa época, Atenas no tiene el derecho de acufiar moneda.

358



Frangois Gagin

(interior), al poder interior, a la éykp&Teia que sus discipulos redujeron
a una invitacién a la autarcfa.

Los cirenaicos, al contrario, consideran el Yv&abi oeauTdy (conbeete
a ti mismo) como una invitacién a definir el hombre como solo juicio de
sus gustos siendo para ellos, el placer la vinica meta importante. Los
cinicos, amplificando la ironfa socratica, cultivan el escdndalo y el
sarcasmo. Los megdricos hacen de la «duda» socratica -«solo sé que
nada sé»*- una precauci6n didlectica afirmando que no se puede salir del
principio de identidad -A es A-: identificar una cosa con lo quenoes ella
es equivocarse.

Los sofistas, y particularmente Protigoras, al afirmar que “el hombre
es la medida de cada cosa; para las que son, medida de su ser; para las
que no son, medidas de su no-ser” habian incitado a pensar que el
individuo es s6lo juez de lo que le conviene, lo que comportaba, en la
préctica, un riesgo de egofsmo, de lucha entre las diferentes aspiraciones
individuales, un riesgo de anarqufa, de desorden social: lo que llevaria,
concretamente, al triunfo del mds fuerte, es decir del “mejor”, conclusién
16gica para un Calicles o un Trasfmaco® mientras que Sdcrates dijo que
todas nuestras medidas tienen que ver con la Perfecta Medida, la idea
del Bien, el Uno.

Esta idea del hombre-medida (norma demasiado relativa) anuncia el
escepticismo de Pirr6én que consiste paradéjicamente en una ausencia
de medida, segtn lo indican las férmulas negativas siguientes:

- ETTOXT) : Interrupcién del juicio

- agpaoia : Abstenerse de hablar

- oudtv Opilco: Abstenerse de definir

- &Biagopia : El que llega a la indiferencia,

hasta la dtapafia la
ausencia de preocupaciones.

Sintoma de este ambiente filoséfico, Hegesias ensefia que la muerte
vale la vida, que la felicidad no existe ¥ que el sabio es aquel que se deja
morir de hambre.

Para ser justos es preciso afiadir que, también, el estoicismo adopta

4. Platén, Apologia, 21b y 23b.
5. Platén, Teeteto, 152a.
6. Platén, Gorgias, 428 c sq. y Repiiblica, 1, 336 sq.

359



Tendencias del Estoicismo

para la formacién de su sistema filoséfico algunos aspectos de las escuelas

anteriores. La filosofia del Pértico surge de la uni6n entre tres tradiciones:

a) la tradici6n ética socrtica en cuanto al modelo del hombre de bien
(equivalente al sabio en el estoicismo) para quien no hay mal posible,
que sea vivo o0 muerto’.

b) la tradici6n fisica y materialista heraclitea -influencia notable en
cuanto a la visién estoica de un universo en transformacién perpetua
cuyo elemento original es el fuego, organizado por un Logos, una
Raz6n, segiin la cual los sucesos se entrelazan de una manera
necesaria-.

¢) latradicion dialéctica de los megdricos y de Aristételes desarrollada
en los ejercicios dialécticos cuyo elemento principal, el «logos», imita
en su ordenacién al «logos» universal.

En una época inestable, dede el punto de vista econémico y politico,
en una ciudad desestabilizada -Atenas en el siglo IV- el cinismo, con su
voluntad de transgresi6n y su espiritu de contestaci6n, aporte a la escuela
estoica® elementos que promueven en ella una conducta de rigor. Con la
pérdida de la autonomfa de la ciudad, ocurre también la pérdida del poder
educativo. El cinismo, como después el estoicismo, se presentan como
alternativa puesto que son filosoffas de la autodisciplina, que introduce
la libertad de la autarcia, propio del individualismo.

Al mismo tiempo (hacia 300 a.C.) dos escuelas rivales y
contemporéneas, €l estoicismo y el epicurefsmo, tratan de dar a las
conciencias atormentadas un mensaje consistente y una teorfa del saber
y de la sabiduria. Esas dos escuelas son naturalistas, pues tienen como
méximas : «vivir de acuerdo con la naturaleza» -SuoAoyoupveos Cow
Té @uoe- las cuales, bien entendidas, deben procurar al hombre la
“ataraxia”; con la diferencia de que, para el epicurefsmo, vivir de acuerdo
con la naturaleza significa tomar la sensacién como solo criterium
gnoseoldgico (en un sentido sensualista) y ético (en un sentido hedonista)

7. Platén, Apologia de Sdcrates, 41 d.

8. Durante muchos afios, Zen6n de Citio, el fundador de la escuela estoica, es el
alumno del filésofo cinico Crates; la herencia cinica serd transmitida de un maestro
a otro hasta la tercera generacién (tradicién que se perpetua en la primera escuela
del estoicismo).

360



Frangois Gagin

mientras que, para el estoicismo, vivir de acuerdo con la naturaleza

significa amar al Destino que se traduce en el mundo como una armonia

espacio-temporal. El Destino es lo que di6 a cada uno su lote, su parte®.

De nuestro consentimiento en relacién con el orden espacio-temporal

del mundo nacer4n el equilibrio, la constancia y la fuerza que nos harén

descubrir una razén de ser (con el mundo). Alrededor de esa idea central
se organizan los grandes temas del estoicismo:

1. Dios y el cosmos son una sola y misma cosa. Los estoicos divinizan
la naturaleza y naturalizan a Dios'’; todo esté lleno de dioses y de
Dios, significa en el caso de los estoicos, que el espacio y el tiempo
son las dimensiones mismas de la divinidad en el interior de las cuales
los seres desarrollan una existencia que puede ser buena si es racional
0 insensata si quieren que sus propios deseos se vuelven realidad,
orden del mundo.

2. La presencia espacial de Dios se traduce en la armonfa y la simpatia
universal; esta idea se encuentra en las tres partes de la filosoffa del
Pértico!!, asi:

9. eipapu®vn:el destino. Participio del verbo peipopai: obtener reparto; esta
palabra contiene la raiz mer- pep que se encuentra en u°pos, la parte y en Moipa,
las Moiras, personificacién del destino.

10. Cfr. El Himno a Zeus de Cleantes,en Hans von Arnim, Stoicorum veterum
fragmenta, Teubner, 1903-1905, Vol. I, 537: «Oh td, Zeus, quien es el mds glorioso
de los inmortales, quien tiene apellidos muiltiples, todo poderoso para siempre,
Principio y Duefio de la Naturaleza, quien gobierna todo en conformidad con la
ley...» es decir la ley justa sustraida a cualguier arbitrario y en conformidad con la
razon.

11. E. Bréhier, el primero, hablé de filosofia-bloque para calificar al estoicismo,
un sistema compacto, reflejo de la armonia universal. Para facilitar su ensefianza,
los estoicos tenian la costumbre de dividir la filosoffa en tres partes:

«Comparan la filosoffa a un animal: los huesos y los nervios son la l6gica, la
carne es lamoral, el alma es la fisica. O también, la comparan a un huevo: la cdscara
es la l6gica, el blanco es la moral, y, lo que se encuentra en el centro mismo es la
fisica. La comparan también con un campo fértil: la cerca alrededor (del campo) es
la 16gica, el fruto es la moral, la tierra donde estén los drboles es la fisica».

Di6genes Laercio, Diez libros sobre las vidas y sentencias de los filésofos
ilustres, VII, 39.

Si existen varias puertas de entradas posibles, en el estoicismo, es, primero que
todo, porque ese sisterna espera la sapiencia de un saber de la naturaleza, implicando

361



Tendencias del Estoicismo

En fisica, con todas las especulaciones teolégicas sobre el orden del
mundo, por una parte, y con la teorfa de la simpata, de la contagio
rerum, por otro; en la moral donde se ensefia que la armonia interior
tiene que identificarse con la armonia del mundo; en ética (y politica).
con el cosmopolitismo de los estoicos que ven en cualquier hombre
un ciudadano de la ciudad de Zeus.

3. La presencia temporal de Dios se expresa en el Destino que es una
Providencia y traduce el amor que el Dios tiene para las cosas y los
seres. La correspondencia Destino-tiempo equivale a la relaci6n
simpatfa-espacio, es decir a la expresi6n del orden racional del mundo
que es preciso que el hombre conozca y a la cual debe someterse.
Luego, la sabidurfa estoica es una fisica, oun estudio de la naturaleza

-para los griegos, la naturaleza es un organismo vivo (tal como lo indica

la palabra @uois y su etimologfa, el verbo QUEIV: crecer) cuya estructura

implica la existencia de dioses-. Este estudio fisico nos procura un saber

-fuera de toda aplicaci6n técnica- y crea un deber que la sabiduria nos

confiere; 1a fisica de Epicuro consiste, al contrario, en suprimir nuestras

angustias frente a los fenémenos naturales inquietantes'?.

Como bien es sabido,la historia del estoicismo se extiende a lo largo
de cinco siglos y se divide en tres etapas con sus representantes
respectivos: el antiguo estoicismo con Zenén (336 - 264), Cleantes (331
- 232) y Crisipo (280 - 210), el medio estoicismo con Panecio (185 -

una 16gica - que trata de las «conexiones» de hechos-; légica, fisica y moral se
sostienen mutuamente. La primera nos ensefia a descubrir los nexus causarum, la
segunda nos permite tomar conciencia de la armonia y de la simpatia en el mundo y
del mundo, la tercera nos ensefia que la paz y la ataraxia nacen de un consentimiento
del alma a la estructura y al curso de las cosas, todas organizadas por la Razén
suprema. Las tres partes de la filosoffa tienden a un mismo fin: hacernos conocer la
necesidad de la naturaleza divina, un «todo» simpético a sf mismo, organizado y
vivo, con el cual tenemos que vivir en un acuerdo constante.

12. Epicuro no se preocupa tanto de dar a los fenémenos una explicacidn
inteligible y comprobable sino més bien de proponer varias explicaciones posibles
de las cuales elegimos la que, a nuestro parecer, es la mejor. La explicacion tiene
una funcién de desdramatizacién y gnoseolégica al mismo tiempo. La fisica epictirea,
pues, no tiene que ver con la estoica: paralos epiciireos los dioses existen pero viven
en los intermundos y no se preocupan del universo ni tampoco de los hombres;
querer (seguir) el destino serfa entonces, para ellos, una supersticién vulgar.

362




Frangois Gagin

112) y Posidonio (135 - 56) y el estoicismo imperial con Séneca (4 - 65
d.C.), Epicteto (50 - 130) y Marco Aurelio (121 - 180).

Conocer el estoicismo es dificil, por los pocos textos conservados y
por las disensiones entre sus mayores representantes'; las obras que
disponemos de Epicteto y Marco Aurelio, sin embargo, nos permiten
conocer aspectos esenciales del estoicismo™. :

Es asf que el pensamiento de Epicteto es muy cercano a los origenes
del estoicismo'*. Su originalidad como la de Marco Aurelio consiste en
la distincién entre los tres actos del alma, es decir:

- El deseo de adquirir lo que es bueno.

- La impulsién a actuar.

- El juicio sobre el valor de las cosas.

Haciendo una distincién entre las cosas que dependen de nosotros y
las que no, fundamento de su ética, Epicteto en el Manual, capitulo I,
anuncia esos tres actos:

1. “De lo que existe, unas cosas dependen de nosotros, otras no (T&

H°v éoTiv @’ <Uiv, Ta Bt ouk £’ <uiv). De nosotros dependen

Juicio (UmdAnyis), impulso (6pury), deseo (8pe€s), aversion y, en

una palabra, cudntas son nuestras propias acciones; mientras que no

dependen de nosotros el cuerpo, la riqueza, honras, puestos de mando
¥, en una palabra, todo cuanto no son nuestras propias acciones.

13. Leer, a ese propésito, las Contradicciones de los Estoicos de Plutarco.

14. Asi, como lo indica justamente E. Bréhier: «No tenemos sino un conocimiento
indirecto de la ensefianza de Zenén y de Crisipo. De los numerosos tratados de
Zenén y de los setecientos cinco de Crisipo no quedan més que una parte de los
titulos conservada por Diégenes Laercio y unos brevisimos fragmentos. Las tinicas
obras que poseemos, las de Séneca, Epicteto y Marco Aurelio son de la €poca imperial,
cuatro siglos después de la fundacién del estoicismos. Historia de la Filosofia, Tomo
L, Buenos Aires, Primera Edicién 1942, p. 300: «cémo conocemos al antiguo
estoicismo»; ademds, existen, a menudo, varias traducciones posibles de los textos
antiguos. La traduccién supone una edicién frente al texto griego-latino. Eso implica
diferentes interpretaciones en cuanto, por ejemplo, a la terminologia (filos6fica u
otra); hasta tal punto que para entender la obra (filoséfica, literaria...) es preciso,
entender también el mundo antiguo.

15. Cfr. E. Bréhier en su prefacio a A. Virieux-Reymond, la logique et
I'épistémologie des Stoiciens, Chambéry, 1949, V, cuando recomienda con insistencia
lalectura de Epicteto para un conocimiento del antiguo estoicismo.

363



Tendencias del Estoicismo

2. Y las cosas que dependen de nosotros son por naturaleza libres, sin
impedimento, sin trabas; mientras las que no dependen de nosotros
son inconsistentes, serviles, sujetas a impedimento, ajenas'®”.

Se trata aqui del tema de la libertad, de la delimitacién de nuestra
libertad en medio de la diversidad de hechos o Destino'’. Sin duda,
Epicteto delimita un centro de autonomia: el alma, en oposicién al cuerpo,
y en oposicién al resto del alma, el principio director donde se sitiia la
libertad y, por consiguiente, el bien moral y el mal moral puesto que el
bien o el mal moral son voluntarios.

Ahora bien la cuestién de saber si la sensacion, base de la teorfa del
conocimiento, era sencilla o compleja, activa o pasiva, estuvo siempre
planteada durante la Antigiiedad y las posiciones cambiaron durante todo
el periodo de divulgaci6n de la filosofia del Pértico.

En tiempo de Plat6n existe el siguiente interrogante filoséfico: ;Es
posible el conocimiento, y si existe, tiene varios grados?

El sofista Gorgias da esta respuesta:

a. No existe nada.

b. Por otra parte, si algo existe, no se puede conocer.

c. Y, si se puede conocer, yo solo lo puedo conocer -es

16. Epicteto, Enquiridion, edicién bilingiie, traduccién y notas de José Manuel
Garcia de la Mora, Anthropos, Barcelona, 1991.

17. En cuanto al tema de la libertad -en el proceso cognitivo; frente a la
calificacién repetida de la filosofia estoica como filosoffa fatalista-, Crisipo traté de
combinar los dos aspectos fundamentales del estoicismo -la condicién libre del
individuo y la Razén universal, principio de ordenancia, factor de determinacién-
en una respuesta bastante frigil, a decir verdad, mds parecida a un deseo de deshacerse
rdpidamente del problema:

«Si alguien -decia- echa a rodar cuesta abajo un cilindro de piedra, serd sin duda
el iniciador del movimiento de éste, pero la causa de que se siga precipitando la
constituirdn la forma y el peso, o sea, la propia esencia del cilindro. Por otra parte, la
«heimarmene» (sipuapu®vn) nos da con la «fantasia» (pavraocia) el primer
estimulo externo, pero ella misma ha puesto en nuestro interior la facultad de
autodeterminarnos, pues puede sustraerse a la solicitacién externa y es, por lo tanto,
la causa efectiva de nuestras decisiones y actuaciones». Aulo Gelio, Noches Aticas,
VIL, 2.

Por més precisiones véase E. Bréhier, Chrysippe et I’ Ancien Stoicisme, PU.E.,
Paris, 1951, pp.193-194: «Le Destin apparait parfois moins comme le lien de causalité

364




Frangois Gagin

decir, yo no podria transmitir ese conocimiento-'¢.

Socrates, renunciando a las ciencias de la naturaleza, privilegia el
método introspectivo (en el sentido etimol6gico de la palabra) con el
famoso yv@6: oeauTtdv. Después, Platén, con su filosofia idealista
parece dar una solucién al problema: conocemos la realidad, las Ideas,
nos acercamos a ellas por medio del mundo sensible (ver la alegorfa de
la caverna). Sin embargo, Platén preverd los limites de esta afirmacién;
el pensamiento, la intuici6n intelectual «apoy4ndose» en la sensacién'®
no puede definir jamés un concepto sino en relacién con otros puesto
que lo sensible contiene siempre caracteres opuestos.

Los estoicos, por su parte, combinando, al parecer, las dos posiciones
anteriores frente a la teorfa del conocimiento -la de los sofistas, bastante
pesimista y la de Platén- presentan una concepci6n original que queda
conservada en la definicién de Zenén, relatada por Cicerén en las
Primeras Académicas, 11, 144:

«Ensefiando la palma de su mano derecha, decia: ‘esto es la
representacién (visum-gavtaoia)’. Luego, contractando un poco los
dedos: ‘tenemos el asentimiento (adsensus-cuykaTtdBeois)’.
Luego,estrechando la mano para formar el pufio, decfa que era ‘la
comprension’ que el designaba con la palabra ‘kaT&Anyiv’ re-
presentando la accién de coger (con la mano). Entonces, estrechando
fuertemente el puiio de la mano derecha con la mano izquierda, decia
que asi era ‘la ciencia’ y que ‘sélo el sabio podfa conseguirla’».

Si cualquier persona puede lograr un cierto conocimiento
(kaT&Anyw), sélo el sabio tiene la verdadera ciencia de modo que, el
estoico como Plat6n, distingue tres grados en el conocimiento:

1. El estadio de ignorancia.
2. El conocimiento bésico que posee la muchedumbre, llamado

«opinién» (86Ea) para Platén y «creencia» para Zen6n®.

des événements successifs, que comme le concours harmonique d’ agents produisants
spontanément leurs événements.»

18. Cfr. E. Bréhier, Historia de la Filosofia, op. cit., 1, p. 85.

19. No obstante, la intuicién intelectual supera, en el caso de Platon, el mundo
sensible mientras que, para Aristételes, el pensamiento resulta de la percepcién
sensible.

20. «A medio camino entre la ciencia y su contrario, situaba esta comprensién
de la que hablaba yo, que decia no era, por su naturaleza, ni buena ni mala pero de la

365



Tendencias del Estoicismo

3. La ciencia, posesién tinica del sabio, con la diferencia de que, para
Platén, la ciencia, con toda la composici6n de sus Juicios, participa
de la Idea de lo verdadero -una verdad existe tinicamente en relacién
con lo inteligible- mientras que, para los estoicos, la ciencia es el
conjunto de los juicios, sabiendo que una verdad puede existir de
una manera independiente (fuera de otras representaciones).

El sabio estoico es igual a Dios, o sea a la Razén universal porque
solo el sabio hace coincidir su razén con la Razén universal. De ese
modo el sabio, ser de excepcidn, se presenta como un modelo?'. La
filosoffa no es la sabiduria pero es el ejercicio de la sabiduria y, entonces,
el fil6sofo no es un sabio. Los estoicos, que creen en la posibilidad del
progreso espiritual, distinguen, en el estado de no-sabiduria, dos tipos
de hombres: los no-sabios inconscientes de su estado (los insensatos), y
los sabios conscientes de su estado tratando de progresar hacia la
inaccesible sabiduria (los fil6sofos)?.

que hacfa el éinico fundamento de nuestro crédito». Cicerén, Segundas Académicas,
I, 42.

21. Encontramos un retrato bastante completo del sabio en Diégenes Laercio,
Vidas de los filosofos..., op. cit., VI, 1, 117 sq.

22. «;Pues qué? -pregunta Séneca-, ;debajo del sabio no hay grados? ;estd acaso
la sabiduria al borde de un precipicio? No lo creo yo asf, pues si bien el que progresa
se cuenta aiin en el nimero de los necios, sin embargo dista ya de ellos una gran
distancia. Y hasta entre los mismos que progresan existen grandes diferencias: en
tres clases se dividen, seg(in place a algunos. Los primeros son los que, sin tener atin
la sabiduria, han puesto ya el pie en sus aledafios; no obstante, lo préximo es todavia
exterior. ;Qué cules son esos? Pues quienes ya depusieron las pasiones y los vicios,
¥, habiendo aprendido ya las cosas a que han de aficionarse, su confianza atn es
inexperta. Esos no tienen atin el disfrute de su bien, pero ya no pueden reincidir en
aquellas pasiones de que se escaparon. Estén ya en sitio del que no se retrocede,
pero ni siquiera lo saben ellos mismos a ciencia cierta: no saben que sepan... La
segunda clase es la de aquellos que dejaron ya atrés las més peligrosas enfermedades
del alma (las pasiones), pero no poseen atin con firmeza su seguridad, puesto que
pueden recaer en ellas. La tercera clase estd ya libre de muchos y grandes vicios,
pero no de todos: se escap6 de la avaricia, pero atin siente el ardor de la ira; no lo
tiene ya el placer venéreo, pero sf la ambicién; ya no experimenta codicias, pero si
temores, y aiin en estos se mantiene firme para ciertas cosas, pero claudica ante
otras; desprecia la muerte, pero teme el dolor». Epist., LXXV, en: Epicteto,
Enguiridion, op. cit., nota 64, pp. 24-25.

366




Frangois Gagin

De todos modos, insensatos, filésofos o sabios participan de una
misma realidad -todos penetrados por la Razén universal- puesto que no
existe nada sino cuerpos con una capacidad de accién o pasién, en
contacto permanente y con pertenencia al Todo, segiin la teorfa de la
simpatia universal, la kp&os 81" SAcov?,

Esa realidad la conocemos gracias a la sensaci6n (aiofnoig)®. La
sensacion es un proceso corporal que tenemos en comiin con los animales
y en el cual la impresién de un objeto exterior se transmite en el alma.
Por medio de ese proceso, una imagen (pavrtaoia) del objeto se imprime
en el alma, mds bien en la parte directriz (Syepuovikév) del alma®. La

23.En ese sentido podemos calificar el estoicismo de materialista como lo indica
claramente aquel texto, elegido entre todos, de Plotino: «Admitiendo que los cuerpos
son las solas realidades y la sola substancia, dicen (los estoicos) que la materia es
una (tinica); ella es el substrato de los elementos y su substancia; todas las otras
cosas, y también los elementos, son solamente cuerpos de manera de ser de la materia;
se atreven a introducirla en el caso de los dioses y dicen, finalmente, que el mismo
Dios no es sino un modo de esa materia». Eneades, 11, 4, 1.

A parte de la afirmacién de que todo es cuerpo -el dfa, la noche, las virtudes,
Dios, etc.- los estoicos admitian cuatro «incorpéreos» o inteligibles, inactivos e
impasibles: el expresable que traduce la manera de ser (éds £xov) o la relacién
{mpds 1) y que son los sucesos o aspectos exteriores de la actividad de un ser, el
vacio, el lugar y el tiempo.

Por més precisiones sobre los incorpéreos, Cf. E. Bréhier, La Théorie des
mcorporels dans I'Ancien Stoicisme, Vrin, Parfs, 1928.

En cuanto a la simpatia universal, existe una abundancia de palabras, en el
vocabulario estoico (consultar en el indice de los Stoicorum Veterum Fragmenta,
Pp. 135 - 139); asi el prefijo sun- marca, en composicién, el acompafiamiento, la
participacién (Cf. P. Chantraine, Dicionnaire étymologique de la langue grecque,
Paris, 1968, pp. 767 - 768), para designar solamente uno de sus aspectos.

24. Cfr. E. Bréhier, Historia de la Filosofia, p. 137: «la ciencia -es verdad- no
pertenece sino al sabio; pero no por eso se sale de lo sensible y permanece ligada a
£slas percepciones comunes cuya sistematizacién constituye su esencias.

25. En realidad, la mayorfa de las definiciones presentadas por los textos antiguos
consideran la sensacién como un hecho complejo y A. Bonhoeffer en un estudio
sobre Epicteto hace menci6n de seis definiciones de la sensacién (Epiktet und die
Stoa, 1890, p. 122):

aiobnows =EEis

dlvapg
evepyeia

367



Tendencias del Estoicismo

sensacién, siempre verdadera en cuanto reproduce siempre algo real® es
1a base del acto cognitivo y suele dividirse en cuatro etapas; asf lo atestigua
el texto de Zenén ya citado en las Primeras Académicas, 11, 144 de
Cicero6n:

1. La representacion

2. El asentimiento

3. La representacién comprensiva

4. Lacomprensién

Hay que entender la representacién® bajo el significado de «imagen-
copia» (de la realidad). Segtin los autores antiguos, la representacion
tiene un doble aspecto; por un lado, reemplaza el objeto y se identifica
con él, siendo su imagen:

«La representaci6n es, segiin los estoicos una huella (TUTrcools) en
el alma -como la huella hecha por el matasellos en la cera-»

Sextus Empiricus, Adversos Mathematicas, VII, 228.

«La representacién (visum) es una impresi6n que reproduce el objeto
del que procede y no puede expresar un objeto que no sea él del que
procede».

Cicerén, Primeras Académicas, L. 11, Lucullus VL.

Y, por otro lado, es una modificacién (T&Bos) del alma, bajo la accién
del objeto exterior:

«La representacion es un afecto (r&Bos) que se produce dentro del

pavTacia kaTaAnTrTIKA Kal aicBnTiki

<YELOVIKOV

TVEUHX

VOEPOV

26. Cf. Max Pohlenz, Die Stoa, Geschichte einer geistigen Bewegung, Gottingen,
1948, 1955, 1, p. 60.

27. Preferimos la traduccién de «representacién» a la de «fantasia», menos
ambigua, tanto més que los estoicos hacian la diferencia entre la representacion
(pavTooia), lo representado (pavTacTov), la imaginacién (pavTaoTikov) ¥ lo
imaginario (pavTaoua); todas esas palabras comportan el prefijo «pav-» indicando
laidea de visi6n, aparicion, manifestacién... Ms bien, conscientes de esa etimologfa,
los estoicos hacfan una comparacién entre la representacion (pavtaocia) y la luz
(pcas): «La representacién saca su nombre de la palabra luz (pdds), pues que asf
como la luz muestra a la vez, ella mismay lo que la rodea, la representacién muestra
ella misma y lo que la produjo». 8.V.F, 11, 54.

368




Frangois Gagin

almay que expresa a la vez ella misma y la causa de la provocacién. Por
ejemplo, cuando vemos algo blanco, el afecto es lo que se produce en el
alma en calidad de efecto de la visién. Se puede decir, segtin ese afecto,
que la representacién tiene como sustrato el blanco que nos impact6
(kwoilv <uds). Ocurre lo mismo cuando el afecto es provocado por el
tacto o el olfato.»

Aetius, De las opiniones de los filésofos, IV, 12, 1-5 (S.V.E, 1I, 54).

«Dicen que la representacién es una modificacién (ETepoicaois) del
principio director del alma, una modificacién en calidad de afecto y no
de accién.»

Sextus Empiricus, Adv. Math., VII, 239.

Frente a esta pluralidad de definiciones, los comentaristas del
estoicismo se dividen para saber si la representaci6n es un estado activo
-considerando como un punto de partida la impresién sensible, ocasién
para el alma de desarrollar su actividad interna- o pasivo puesto que la
representaci6n es definida como un &6os?. Estas dos interpretaciones
se pueden conciliar si nos acordamos que la palabra T&60s no traduce,
en griego, un estado puro de pasividad, sino més bien una modificacién,
que implica un movimiento interior, una dpur] y si tenemos en cuenta al
mismo tiempo, la idea de una solicitacién exterior (el representado -
PaAVTaoTOV-). La representacién serfa, en este esquema, una «inter-
tensién», resultado de la interaccién de dos seres, el uno sobre el otro, de
acuerdo con la gran idea de armonfa universal. Pero la representacion
no es suficiente para servir de criterio de verdad y los estoicos necesitan
hacer otra distincién entre «representaciones comprensivas y no-
comprensivas»?®,

Seria, entonces, el asentimiento (ouykaTtdBeois) el primero y
verdadero acto del alma en la medida en que nos apoyemos en los
filésofos del estoicismo medio que consideran el asentimiento como un
juicio, haciendo una comparacién, como consecuencia de una critica
razonada, de las diferentes sensaciones. Para Zen6n, el asentimieno «se
pone en marcha autométicamente ante la evidencia de la repre-

28. E. Bréhier, partidario de la representacién como un estado Ppasivo, en oposicién
a Stein (Die Erhenntnislehre der Stoa, 1888) refleja esas dificultades de interpretacién
en su Chrysippe, op. cit., p. 81 sq.

29. Es la opini6n de J. Brun, Le Stoicisme, P.U.F, Paris, 1961, pp. 37-41.

369



Tendencias del Estoicismo

sentacién»*, Esta evidencia es la representacién «kataléptike» que la
da, como lo indica con claridad un texto de Diégenes Laercio, VII, 45-
46:

«Entre las representaciones, unas son comprensivas, otras no-
comprensivas. Dicen (= los estoicos) que la comprensiva es un criterio
de las cosas, es un signo, una marca que proviene de lo que existe y
segiin lo que existe.

La representacién no-comprensiva no nace de una cosa existente, o
si nace de algo existente, no es en conformidad con eso, ella no es ni
clara ni distinta».

La representacién comprensiva revela su objeto de una manera més
clara que la sencilla representacién, y por eso acarrea el asentimiento.

De nuevo encontramos una dificultad semejante a la de la pavtaocia
a propésito del sentido -activo o pasivo- que es preciso dar a la inter-
pretacién de la palabra kataAnmTikds?®'. La oposicién -basadaen textos
de autores diversos- puede ser superada si tomamos en cuenta la finalidad
y las ideas principales del estoicismo; recordamos que la raz6n humana

30. Cf. E. Bréhier, Chrysippe, op. cit., p. 86 sq.

31. Victor Brochard en su tesis latina, De assensione Stoici quid senserint, Paris,
1879, afirma que lo que hace comprensiva la representaci6n es el asentimiento que
damos (a aquella), permitiendo que la imagen sea, para el pensamiento, la imagen
de una cosa real mientras que E. Bréhier piensa que no se puede dar un sentido
activo a la palabra kaTaAnTTiKGs puesto que, segin €l, la representacion
comprensiva es una imagen pasivaigual ala representacién sencilla y no un acto por
medio del cual el alma podria «coger», aprehender el objeto (Cf., Chrysippe, op. cit.
p. 92sq.).

De otro lado Stein (op. cit.) cree que es una nocién, a la vez, activa y pasiva,
traducible por «capaz de aprehender y ser aprehendidon».

Pierre Hadot, en su estudio sobre Marco Aurelio prefiere la traducci6n de
«adecuado» que da cuenta de la claridad, de Ia correspondencia de la representacion
«kataleptike» con el objeto, fuera de toda opinién o adicién: «On sait que les stoiciens
affirmaient qu'il ne fallait accepter dans son esprit que les représentations qu’ils
appelaient kataleptikai, terme que I on traduit habituellement par «compréhensives».
Cette traduction donne 1’ impression que les stoiciens considéraient qu’une
représentation est vraie quand elle «comprend», quand elle saisit le contenu de la
réalité. Mais chez Epictéte on entrevoit un tout autre sens: une représentation est
kataleptiké quand elle ne va pas au-dela de ce qui est donné...», la citadelle intérieure,
Fayard, Paris, 1992, pp. 100-101.

370




Frangors Gagin

no es otra cosa que una parte del espiritu divino penetrando los cuerpos
y que la estructura del Universo traduce por medio de su finalismo y de
su armonia, la razén y la sabidurfa de Dios. Podemos decir, entonces,
que la representacién comprensiva no es solamente una modificacion de
la tensién del alma -asi como la sencilla representacién- sino también
una modificacién entendida como una armonia querida entre la tensién
del sujeto y del objeto’>. Desde entonces, se aclara la naturaleza del
asentimiento, posesién que permite al hombre (el sabio) tener acceso a
la ciencia.

Ahora bien el alma o el principio director tiene tres actividades
fundamentales (segiin Epicteto). Primero el alma recibe imégenes que
proceden de las sensaciones del cuerpo y, luego, desarrolla un discurso
interior. Ese discurso interior, el juicio (sobre las representaciones)
consiste en darse cuenta de que no son las cosas las que nos conmueven
sino la idea que tenemos de ellas, o sea nuestras representaciones®.

En segundo lugar viene el deseo, la impulsion, resultante de este
discurso interior -si deseamos algo o queremos hacer algo es porque nos
hemos dicho que esa cosa era buena-.

En estos tres campos de actividades el filésofo tiene que ejercitarse:

«Hay tres campos en los cuales tiene que ejercitarse el que quiere ser
un hombre perfecto»:

- El campo que trata de los deseos y de las aversiones, con el fin de no

32. Cf. E. Bréhier, Historia de la Filosofta, pig. 315: «si el mundo es uno, es
porque el soplo o alma que la penetra mantiene sus partes, porque posee una tension
(Tévos), andloga a la que posee en menor escala y atin todo ser independiente
cualquiera, para impedir la dispersién de sus partes. Esta tensién o movimiento de
vaivén del centro a la periferia y de la periferia al centro es lo que hace que el ser
existe».

33. En ese sentido Epicteto como Marco Aurelio son cercanos de la filosofia de
Epicuro, afirmando que la posibilidad del error no se halla en la percepcién, sino en
el juicio:

«Lafalsedad o el error esté siempre en la adicién o la opini6n» (Epist. a Herod.50).

«No habria error, si no concibiésemos otro movimiento en nosotros mismos,
unido si (con el de los simulacros) pero distinto: por esto, si no es confirmado o
dementido, nace el error, en cambio, si es confirmado o no desmentido, la verdad. Y
es necesario tener tal opinién y no destruir los criterios de la evidencia ni confundir
lo erréneo con lo ciertor. (Ibid., 51-52).

371



Tendencias del Estoicismo

ser frustrado en sus deseos y de no encontrar lo que se procuraba

evitar.

- Elcampo que trata de las impulsiones activas y las repulsiones y, de
manera general, lo que conviene a nuestra naturaleza, con el fin de
actuar de manera ordenada, segiin la verosimilitud racional, y sin
negligencia.

- El campo en el cual se trata de cuidarse del error y de las razones
insuficientes, y, en resumen, lo que concierne a los asentimientos
que damos a los juicios». Epicteto, Disertaciones, 111, 2, 1-2.
Segiin estas indicaciones podemos presentar asf los tres campos del

ejercicio filoséfico:

a. El primer campo es €l de los deseos y de las aversiones; es preciso
evitar lo que no estd en nuestra posesion, lo indiferente y aceptarlo
como la voluntad de la Naturaleza universal (o de los dioses)™.

b. El segundo campo es aquel de las impulsiones o de la accién; son las
acciones cuyos objetos no dependen de nosotros -Los demds, la
politica, la salud, la vida de familia,...- pero que ayudan a la
conservacién de la naturaleza razonable y que, por esto, tienen un
cardcter altruista.

c. El tercer campo es aquel del asentimiento; es 1a facultad de criticar y
juzgar cada representaci6n (fantasia) para que podamos dar nuestro
asentimiento a un juicio verdadero y objetivo.

Fuerte es la tentacién de hacer un paralelo entre los tres aspectos del
alma en el caso de Epicteto -actividad racional del juicio y del
asentimiento, impulsién a la acci6n, deseo- y las tres partes del alma en
Plat6n -racional, pasional (principio de accién), apetitiva (principio de
placer y de pasién)- pero para Platén existe una jerarquia entre las tres
partes, la razén, buena, imponiendo su ley a las tres partes inferiores del
alma, mientras que para Epicteto la impulsi6n activa y el deseo son actos
del alma racional, del principio director, del ser humano en su totalidad™.

34. Cf., Epicteto, Disertaciones, 1, 20, 15. «Seguir los dioses» es aceptar su
voluntad que es la voluntad de la naturaleza universal.

35. «Todos esos filésofos (= los estoicos), sin embargo, convienen en ese principio
que la virtud es una disposicion de la parte directriz del alma y una facultad producida
por larazén o mds bien que es larazén consecuente con ella misma, firme y constante.
No creen que la facultad pasional e irracional sea distinta de la facultad racional por

372



Frangois Gagin

La esencia del hombre consiste asf en la razén, principio de libertad, en
el poder de eleccién, que puede ser, en consecuencia, bueno o malo.

Estos tres campos de actividades que son tres tipos de ejercicios
intelectuales y vividos (précticos) -téTros es la palabra empleada que
designaba, para los estoicos, una tesis, en el sentido rectérico y dialéctico,
una cuestién general puesta a discusién®- corresponden a las tres partes
del discurso filoséfico. La disciplina del juicio corresponde a lalégica y
la disciplina de la impulsi6n a la ética. En cuanto a la disciplina del
deseo corresponderd a la fisica si entendemos la fisica como vivida,
practicada”. La disciplina del deseo consiste, entonces, en no desear
sino lo que esté4 en nuestro poder, s decir el tinico bien para los estoicos,
vy en huir, al contrario, el mal (moral); por fin, en cuanto no estd en
nuestro poder aceptarlo como deseado por la Naturaleza universal.

De una manera concreta, el filosofo insiste en su ensefianza en los
TéTol que permiten «vivir filoséficamente» (de acuerdo con la
naturaleza), es decir:

- La disciplina del deseo que nos libera de las angustias, de las
agitaciones.

- Ladisciplina de la impulsi6n que nos indica cémo vivir con la familia,
dentro de la ciudad, de acuerdo con el Universo.

El deber (social) estd intimamente vinculado con la naturaleza (social)
del hombre, resultante de la naturaleza razonable. Esa misma naturaleza
razonable (del hombre) cuya vocacién se expresa en la disciplina del
deseo y en la conquista del «desprendimiento», es 1a consecuencia directa

~

de esta inteligencia universal (6 ToU &\ou vois)que gobierna el mundo.

una diferencia de naturaleza, pero que es la misma parte del alma que llaman precisamente
inteligencia y facultad directriz que cambia y se transforma del todo en los estados
pasionales y los cambios debidos a su estado o a sus disposiciones, y que se vuelva
vicio o virtud, sin que haya nada de irracional en ella, pero que se le dice irracional
cuando el desenfreno de las impulsiones vuelto poderoso y triunfante la llena hacia un
acto ins6lito, contrario a la eleccién de la razén. Quieren que la pasién misma sea la
razén, pero la razén viciosa y depravada que, por el efecto de un juicio mediocre y
pervertido, adquiri6 fuerza y vigor». Plutarco, De la virtud moral, 3,441 C.

36. Ademds de significar lugar, region, parte de un cuerpoy, en sentido figurado,
ocasién. Cf. P. Chantraine, Op. cit., p. 1125.

37. La filosoffa, en la antigiiedad, es un ejercicio de la sabiduria, por esencia una
filosoffa préctica. Véase para este tema P. Hadot, Qu’ est-ce que la philosophie
antique?, Gallimard, Parfs, 1995.

373



Tendencias del Estoicismo

En virtud de su naturaleza razonable, el hombre estd unido,
incorporado a la inteligencia universal la cual establece una comunidad
entre todos los seres (razonables) humanos y divinos®. Antes que nada,
esa raz6n une el hombre a Dios; el hombre estd unido primero con la
ciudad que constituye el mundo, antes de pertenecer a la ciudad empirica,
comunidad humana, modelo del mundo:

«Sila inteligencia (voUs) es comiin a nosotros, la razén (ASyos) que
nos hace seres razonables (Aoyikai) es comiin a nosotros (kowos)... la
ley (véuos) también es comin en nosotros. Una vez entendido eso,
estamos conciudadanos (TToAiTat). Una vez entendido eso, participamos
de un mismo cuerpo politico (TroArteiua). Una vez entendido eso, el
mundo es como una ciudad (6 xkéopos cooavel TOAs éoti)». Marco
Aurelio, Meditaciones, L. IV, 4

Existe, entonces, una solidaridad c6smica, un tipo de fraternidad que
une los seres participantes con el Logos y el Intelecto universales™:

«Mi ciudad (Tré\ig) y mi patria (TraTpis) en calidad de Antonino es
Roma, en calidad de hombre, es el mundo». Marco Aurelio, VI, 44, 6.

De este modo, gracias a esa solidaridad, tenemos una impulsi6n hacia
los otros, unos deberes hacia los otros:

«La naturaleza universal, puesto que constituy6 los seres razonables
los unos para los otros, quiso que ellos se ayudaran mutuamente cada
uno segiin su valor propio». IX, 1.

Esta comunidad es totalmente opuesta a una naturaleza que haria
falta dominar o domesticar; la fraternidad estoica es a la vez humana y
c6smica -el hombre y los dioses participan en conjunto del mundo, del

38. «Zendn dice que el sol, 1a luna y cada uno de los otros astros estdn dotados
de espiritu y de inteligencia e inflamados por un fuego artista (ip TEXVIKOV);pues,
hay dos tipos de fuego: el uno sin arte y consumiendo en si mismo lo que le alimenta,
el otro artesano favoreciendo el crecimiento y observador, tal se encuentra en las
plantas y los animales; éste es la naturaleza del alma, la substancia de los astros estd
compuesta de un semejante fuego». Stobeo, Eclogarum physicarum et ethicarum
libri duo, 1., 25, 3.

«Para Zen6n y para casi todos los estoicos, el éter es el dios supremo, dotado de
inteligencia, gobernando todas las cosas. Cleanto, que es estoico dentro de los grandes,
discipulo de Zen6n, piensa que s el sol que gobierna y rige todas las cosas». Cicerdn,
Primeras Académicas, Lucullus, XL1.

39, Cf. in E. Bréhier, Chrysippe, op. cit., p. 264 1as notas sobre el cosmopolitismo
de los estoicos antiguos.

374



Frangois Gagin

universo, del Todo, concepcién opuesta a la de Epicuro, para quien la

Naturaleza es un dato, donde los dioses, y en consecuencia, el destino

estdn ausentes y cuyos fenémenos tienen sus explicaciones y sus causas-

La préctica de la filosofia estoica es posible con la condicién necesaria
de entender, de tomar conciencia de la situacién humana en el universo
(el hombre como parte del Todo)™.

El estudio de la fisica, de ahi su funcién principal, nos permite darnos
cuenta de nuestro papel en el mundo.

Esos Témol son como una consecuencia légica, en cuanto a la
formacién pedagdgica y tedrica, de las bases de esta filosofia: papel del
hombre en el universo y la sociedad humana; libertad de eleccién en cuanto
a las representaciones; causalidad de los hechos regidos por la Razén
Universal.

Marco Aurelio, penetrado por la ensefianza de Epicteto, va a desarrollar
€s0s TOTro! para practicarlos y tratar de vivir como un filésofo a pesar de
los impedimentos que se pueden encontrar en una vida de emperador.
Efectivamente, en el caso de Marco Aurelio, el lector puede encontrar el
equivalente de los dos primeros TOTOL en varios pensamientos (sus
Meditaciones) que contienen una clasificacién bipartita (como por ejemplo
enlll, 4; V, 10; IX, 31; X, 11); parafrasando a Marco Aurelio:

- Es preciso aprender a aceptar lo que nos sucede, es decir llevar nuestros
deseos hacia la imposibilidad y la indiferencia (X, 31).

- Es preciso, luego, manejar nuestras acciones y «propensiones» segtin
la justicia o en conformidad con la naturaleza (Ibidem).

- Esta dualidad de los Témol corresponde a la distincién entre lo
«interior» (Evdov) y lo «exterior» (§€co) -Cfr. IX, 13-, o también en la
distincién famosa establecida por el estoicismo entre las cosas que
dependen de nosotros y las cosas que no dependen de nosotros,
esquema vélido para la ética de Marco Aurelio.

Es de recordar, en este aparte, que Las Meditaciones pertenecen a
esos tipos de escritos llamados Umévnua en la antigiiedad y se pueden
definir como «notas personales tomadas al dfa»*'. Son en su mayoria
exhortaciones a sf mismo (TA EIZ EAYTON), un didlogo consigo

40. Cf. Epicteto, Disertaciones, 1, 6, 19-22.
41. La etimologia de esa palabra griega significa, efectivamente, sostener la
memoria.

375



Tendencias del Estoicismo

mismo donde el emperador-filésofo repite la ensefianza de Epicteto:
asf, la16gica es considerada de una manera esencial, «informal», es decir
como fundamento de la justicia de nuestras acciones y de la exactitud
de nuestros juicios -segin 1o vimos en la disciplina del juicio y en el
ejercicio de los té1ror-. También compartan los dos filésofos una actitud
de humildad condenando en un modo ya anunciador de Pascal la variedad
de un saber tomado por si y basado en puras especulaciones tedricas y
sin aplicaciones morales*.

No obstante, Marco Aurelio marca su diferencia, frente a la ortodoxia
estoica, en un punto antropoldgico (parecido a lo que serd el neo-
platonismo): desde los primeros fundadores de 1a escuela, el estoicismo
ensefia la unidad del ser humano regido por la Razén, mientras que el
emperador exaltando la dignidad de la inteligencia humana, la distingue
totalmente tanto del cuerpo como del alma en una posicion «puri-
ficadora».

Con Marco Aurelio, el estoicismo conoce su dltima plenitud
consagrando el aspecto moral de la doctrina y sus explicaciones directas
(en la vida cotidiana) contestando asf a las preocupaciones sociales del
momento®. Fue en la segunda mitad del primer siglo y en el segundo
(d.C.), cuando la conciencia intelectual y moral estuvieron més
perturbadas. La obra filos6fica més importante -caracteristica de esta
época- es la de Sextus Empiricus, monumento del escepticismo, en la
cual el autor recurre a todos los argumentos que pueden quebrantar las
creencias humanas, cientificas, morales y religiosas.La predicacion moral
y los consejos, entonces, Son el medio principal de propagaci6n de las
doctrinas y de la reflexién. Asi Epicteto utiliza los métodos cinicos y
Marco Aurelio practica 1a meditacién personal.

Los antiguos estoicos consideraban la Fisica como una «virtud» y
Marco Aurelio, imit4ndoles, reduce la virtud al conocimiento de la
naturaleza®.

La méxima (o SLOAOYOUHVEIS ij Uoe! de los antiguos estoicos

42. Cf. Epicteto, Disertaciones, 1, 8, 10 y Marco Aurelio, Meditaciones, I1, 13.

43. El carécter del romano tiende a un fuerte pragmatismo, dejando la teorfa de
los sistemas filosoficos: «Hay, sin duda, en filosofia, muchas discusiones ttiles y
serias, pero la ensefianza y los preceptos que tratan de los deberes me parecen tener
el alcance mds vasto». Cicerén, De Officiis, 1, I1,4.

44. «El fin dltimo (T°Aog) es vivir segiin la Naturaleza, €s decir segiin su

376




Frangois Gagin

es la base de la ética de Marco Aurelio:

«Nadie te impide actuar y hablar en conformidad con la Naturaleza
(Té& axéAouba Ti) puoel Tpaocew kal A°yew)» II, 9.

Este acuerdo con la Naturaleza es, a la vez, un acuerdo con nuestra
naturaleza propia y con la Naturaleza universal; a pesar de la dualidad
metodoldgica -las cosas que dependen de nosotros y las que no dependen-
hay acuerdo y continuidad entre mi naturaleza y la del Todo. Vivir de
acuerdo con la Naturaleza es vivir de acuerdo con mi naturaleza humana,
es decir desarrollar el poder del <yeuovikév para conseguir, a partir de
la pura «tendencia», el nivel de sabiduria.

En conformidad con los dos primeros Témot de la filosoffa de
Epicteto, Marco Aurelio realiza en la vida moral el acuerdo con la
Naturaleza en dos etapas; una primera etapa tiende a la indiferencia frente
alo que nos «da» la causa exterior, que corresponde a la aceptaci6n del
destino, aceptacién fundada en la discrecién de la representacién y en la
extincién del deseo. La segunda etapa consiste en estabilizar la tendencia,
en subordinar las acciones (TTp&g1s) y las tendencias (opury) a la justicia,
es decir en acordar con la naturaleza la actividad que tiene su causa en
nosotros, que procede y depende de nuestra «facultad directiva»*.

Ahora bien esta biparticién de la vida moral corresponde a la distincién
de los dos primeros Témol de la filosoffa de Epicteto como deciamos.
El primero trata del primer poder (dUvapis) del alma; el de desar o
rechazar (BUvaps OpekTik) Kal ékkAiTikr)es decir la disciplina del
deseo u 6petis. El segundo tema trata del segundo poder: El poder de
propension y de aversion (SUvapis OPEKTIKT] Kal GPOPUTTIKT) O sea
la disciplina de la tendencia v opun).

naturaleza y la del Todo, haciendo nada de lo que impide la ley comiin, larazén recta
propagada en todas las cosas, la de Zeus con la cual él gobierna». Didgenes Laercio,
VII, 88.

45. En el libro IX, capitulo 11, Marco Aurelio nos recomienda «realizar la accién
presente segiin la justicia y querer nuestro destino presente.»

En el libro IX, capitulo 31, dice: «Impasibilidad (dTapatia) frente a los hechos
resultantes de la causa exterior; justicia (8ikaioTns) en las obras cuya causa proviene
de ti, es decir tendencia (dpun}) y acciones (Trp&Eis)».

Finalmente en el libro IX, capitulo 7, Marco Aurelio nos pide «borrar la
representacion (EEaAeiyal pavraciav), estabilizar la tendencia (6pur), apagar el
deseo (&pe€is), quedarse duefio de la facultad directora (Syepovikov).

377



Tendencias del Estoicismo

En el caso de Marco Aurelio como en el de Epicteto, el arranque de
la armonia del alma con la naturaleza se cumple sobre el doble plano del
deseo y de la tendencia. La vida moral, en el caso del uno y del otro,
presenta dos momentos, dos grados o dos etapas:

- Laconquista del desprendimiento, de la impasibilidad que concierne
la primera disciplina de Epicteto tratando del deseo.

- Laregulaci6n de nuestras «tendencias» (impulsos), aspira a introducir
la justicia en nuestros actos, y particularmente en nuestros
comportamientos frente a los demds.

La lucha, entonces, contra el deseo y la conquista de la serenidad
(&rapatia) lleva al cumplimiento de los deberes y al cosmopolitismo
estoico, en la piAia. Esta ihia se inscribe profundamente en la doctrina
de Marco Aurelio. Asf como el amor del cristiano hacia Dios se expresa
en el amor para su préjimo y el perdén de las ofensas, el amor del Destino,
que es Dios inmanente y Providencia, se expresa en la afeccién y la
amabilidad que Ileva al hombre a hacer algo bueno para los otros que
son sus parientes®.

La ataraxia no aparece pues, de alguna manera, incompatible con el
amor a los hombres: ademés sin la ataraxia que es desprendimiento y
humildad, es decir disponibilidad -a la vez- intelectiva 'y existencial al
Universo, ese amor no seria desinteresado, serfa incapaz de llevar a la
realidad del otro. El amor estoico hacia el pr6jimo, tanto como el amor
cristiano, es capaz de aceptar al otro tal como es; saber percibir la
«ceguedad» y la miseria de la ignorancia o del sufrimiento detrds de la
aparente libertad del acto malo y querer al préjimo segiin su esencia
verdadera -mds alld del acto malo se percibe la posible liberaci6n del
propio hombre malintencionado y la esencia de su libertad: ser inteligente
y pariente de los dioses-.

Pero el sabio estoico no es un santo: el dinamismo de su querer se
inscribe siempre en los limites de la contemplacién de un orden que
puede revelar su perfecci6n a cada instante. No trata de forzar las puertas
del «Cielo» con una caridad desbordante y, sobre todo, no espera nada
de la gracia. Dios, para €], estd en el mundo y en nuestra «facultad
directora»; Dios no tiene que bajar a la tierra para salvarnos, porque ha
estado ahi, y ahf permanecerd a lo largo de los siglos c6smicos repetidos
indefinidamente.

46. Meditaciones, V, 20; V, 33

378




