Praxis Filosdfica Nos. 10/11 - Diciembre de 1999. Universidad del Valle

EL CONCEPTO DE “FILOSOFiA”
EN MARTIN HEIDEGGER

Williamn Betancourt D.

REsumE

La présente recherche essaie de signaler le questionement
incessant de Martin Heidegger & propos d’ une possible issue & la
situation a laquelle Ithomme occidental & été conduit. Heidegger
est un penseur insatisfait, d’ une profonde conscience pour le
caractére provisionnel de 1’ activité de penser, mais il peut se
caractériser aussi pour son insatisfaction devant les multiples
solutions proposées par la science et la technique devant les
nécessités de I’ homme et de la societé.

El pensar de Martin Heidegger desde su incesante interrogar acerca
de una posible salida para la situacién a la que ha sido conducido
histéricamente el hombre occidental tipifica las caracteristicas més
propias de nuestro siglo: la constitucién de la cultura en “cultura mundial”
y del mundo en el lugar comiin y relativamente uniforme para la
dominacién por parte del hombre y, simultdneamente, la continua,
incesante y cada vez mds radical crisis de la existencia humana, inmersa
en una situacién adn hoy sin salida.

Propio de la situaci6n general por la que atraviesa el hombre en nuestro
siglo es el encontrarse ante la ausencia, cada vez mas notoria, de un piso
suficientemente firme y estable que le pueda servir de suelo para echar
raices y de un horizonte en el cual la misma existencia consiga orientarse
con relativa claridad y seguridad. La bisqueda de este suelo y lafundacién
de este horizonte constituyen aspectos capitales del pensar de Heidegger
¥, en tltima instancia, el sentido m4s propio de la responsabilidad
filoséfica de este pensador.

Martin Heidegger es un pensador insatisfecho, es decir, un pensador
Cuyo pensar y cuya obra estdn signados por la insatisfaccién; por una

305



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

honda consciencia acerca del cardcter puramente provisional del prop::
pensar; mds ain, de la necesaria provisoriedad de todo pensar. Per:
también nuestro siglo puede caracterizarse por la falta de satisfaccics
ante las miiltiples e infinitamente variadas soluciones propuestas por Iz
ciencia, y sobre todo proporcionadas por la técnica, ante las necesidades
y circunstancias por las que atraviesan el hombre y la sociedad.

Al desarrollo del espiritu cientifico y técnico de nuestra época
pertenecen por igual los extraordinarios avances en el conocimiento, los
logros obtenidos en la manipulacién y dotacién del mundo, y la conciencia
de que con ellos la situacién general del hombre sobre la tierra, antes
que resolverse a favor del hombre, se complica, se hace menos manejable
y comprensible, menos humana; esto es, menos apta para el sencillo
habitar del hombre bajo el sol. Al pensar de Heidegger le pertenecen por
igual una alta consciencia acerca de esta situacién de abandono y des-
amparo en que se encuentra el hombre en medio de un mundo deter-
minado técnica y cientificamente, y el propésito expreso de preguntar
por el origen, el sentido y la necesidad de este abandono.

La misma tierra, pensada como el lugar para el habitar del hombre,
se halla hoy amenazada. Y la amenaza pesa indistintamente sobre todas
las regiones del planeta convirtiéndose, cada vez con mayor claridad, en
amenaza mundial, y al mismo tiempo haciéndose cada vez m4s indistinta,
més anénima. La consciencia de la vigencia de lo amenazador como
rasgo esencial de la cultura mundial actual acompaiia permanentemente
la reflexion del pensador de Mekirch.

Quiz4ds a esta especial consciencia y sensibilidad ante lo méds propio
y radical de la crisis de la cultura actual contribuya el que Martin
Heidegger es alemdn y el que ninguna nacién moderna haya vivido
durante el presente siglo con tanta intensidad lo propio de esta crisis en
todas sus manifestaciones y matices. Por ello también decimos que hablar
de Martin Heidegger en la tltima década del presente siglo es hablar de
Alemania.

Nuestra investigaci6n intenta sefialar algunas de las lineas en que se
desarrolla esta crisis en el &mbito de la filosofia; precisamente aquellas
que de manera mds inmediata y general sirven de inicio al pensar del
fil6sofo, las que conducen a lo que podriamos llamar el primer intento
de “ponerse en claro” en filosofia que Heidegger lleva a cabo; y que

306




William Betancourt D.

coincide con las primeras décadas del siglo y con el principio de su
pensar como pensar propio.
Desarrollaremos nuestras reflexiones refiriéndonos a los siguientes

puntos:

1.- Cirisis de la Filosofia

2.- Filosofia y Filosofia cientifica

3.- Filosofia y Cosmovisi6n

4.- Filosoffa como Ontologia

5.- Filosofia y “Politica”

1. CRIsIS DE LA FILOSOFfA

Hablar hoy, iniciando la iltima década del siglo XX, de Martin
Heidegger es por necesidad hablar de Alemania. Es mds, yo dirfa que
también es hablar del ingreso consciente de la, entonces todavia joven,
repiiblica moderna en el contexto de un mundo que, gracias al impulso
de laciencia y la técnica, se habia ido determinando, cada vez con mayor
fuerza, como el recinto relativamente uniforme que comparten la totalidad
de las naciones de la tierra. Nunca antes como en la época de los inicios
filos6ficos de Martin Heidegger se fue tan claramente consciente de la
inmensa responsabilidad que dicha transformacién de la realidad
implicaba para cada pais y, en especial, para el 4mbito de lo que, desde
Nietzsche, se podia designar con cierta claridad como Europa.

Esta responsabilidad estd presente como preocupacion y tarea, antes
que en los mismos estados que comparten y se disputan el mundo, en la
reflexién filoséfica. Ella se hace presente de manera especial en los
continuos intentos de construir un pensar que expresa y teméticamente
resulte lo suficientemente abarcante para concebir y explicar una rea-
lidad cada vez més compleja y mds amplia; que por otra parte se ha
acercado suficientemente mediante el desarrollo y vigencia de las co-
municaciones como para llegarse a constituir en ingrediente de la co-
tidianidad y resultar asi inmediatamente asequible para el hombre. Y
estd presente también, y sobre todo, en los miiltiples y variados intentos
de concebir tal pensar como un pensar que, en alguna forma, resulte
eficaz, orientador y confiable frente a las diferentes situaciones que el
hombre debe enfrentar; un pensar que sirva para vivir. Esta respon-

307



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

sabilidad conduce, desde principios del siglo, a que los fildsofes
encuentren como la mas necesaria y urgente tarea la de preguntar pes
aquello que ellos mismos hacen, es decir, preguntar por el sentido, 1=
esencia y la posibilidad de una filosofia que, tanto por su método com:
por su contenido, resulte adecuada a la nueva realidad del mundo, d=
hombre y de la sociedad. En cuanto, por otra parte, el mundo se concibe
como el conjunto unitario y uniforme del ente que abarca la totalidad de
la tierra, y a éste estd orientada la filosofia, ésta tiene que ser pensada
desde el principio como Filosofia de la totalidad.

A esta Filosoffa de la totalidad, que no se limita ya a ser una posi-
bilidad entre otras para la filosofia, sino que mds bien posee el cardcter
de la tinica filosofia posible en adelante, le corresponde esencialmente
ser un intento de respuesta a la nueva situacién en que el hombre se
encuentra en un mundo que se ha transformado acelerada y conti-
nuamente. Ella no sélo debe procurar una comprensién suficiente y
adecuada de la nueva situaci6n, sino que debe ademds servir de guia y
orientacién para el hombre en las miiltiples tareas que emprende, tanto
en su vida personal como en lo social, lo politico y lo cultural; asf como
también en su continuo intento, cada vez més necesario, de llevar ade-
lante el proceso de apropiacién y dominaci6n del ente, que caracteriza
lo propio del progreso.

Tanto la necesidad de pensar la filosofia como una Filosofia de la
totalidad en el sentido antes esbozado, como su confrontacién con las
ciencias, que se hace cada vez més urgente y radical, y con la vida humana
en orden a poner en claro su sentido y sus posibilidades frente a las
urgencias a las que ésta se ve abocada continuamente, conducen a la
filosofia a una profunda crisis. El sentido de esta crisis llega a ser atin
mds radical y decisivo en la filosofia cuando a ella misma le es preciso
preguntar desde dentro por su propia esencia, cuando entiende agotadas
sus mds altas posibilidades histéricas y debe comenzar por redefinirse,
por ganar para s{ misma un lugar, un sentido y una esencia acordes con
la nueva situacién del hombre en el mundo, y a tomar estd tarea por la
més urgente e inaplazable.

En medio de esta crisis de la filosofia; en la que es ella misma lo que
estd en juego y que, ademds, ya habia sido anunciada por Marx y por
Nietzsche; tienen lugar tanto la formacién filoséfica de Heidegger como

308




William Betancourt D.

el comienzo de su propio pensar. De aqui que podamos caracterizar la
filosofia de Martin Heidegger como filosofia de la crisis y al mismo
pensador como pensador de una época de crisis. Que una profunda
conciencia de esta crisis acompaiié a Heidegger a todo lo largo de su
vida es algo que se puede comprobar ya en el titulo de la mayor parte de
sus obras. ;Qué expresa la insistencia de Heidegger en el empleo del
término “camino” en ellos, en los titulos interrogativos y en su cardcter
de “pensador” antes que de filésofo?

Intentaremos en lo que sigue mostrar, asi s6lo sea en sus lineas mas
generales y con referencia a los aspectos del problema que hemos seiia-
lado, la direccién en que se desarrolla el pensar de Heidegger acerca de
la filosofia.

2. FILOSOFfA Y FILOSOFiA CIENTIFICA

Las pretensiones de construir una Filosoffa cientifica o una filosofia
como ciencia, procedentes de Hegel y, sobre todo, del Neokantismo, y
presentes en el intento expreso de Husserl, quien puede proponer como
tinica concepcién valida de la filosofia la de su constituci6n en “ciencia
rigurosa”, conducen la reflexién del joven Heidegger a preguntar hasta
qué punto ya en Arist6teles no estd presente dicha pretensién cuando
determina la filosofia desde la perspectiva de la epistéme. Esta especial
indagacién; que Heidegger esboza en un curso de 1927, con el titulo
Problemas fundamentales de la Fenomenologia, dictado en la universidad
de Marburgo; muestra con claridad la decisién del fil6sofo por el especial
sentido que tiene la filosoffa entre los griegos, especificamente en el
estagirita. Heidegger concluye aqui que a la filosoffa le corresponde ser
ciencia, epistéme, no como una cuestién metédica ni como algo mds que
ella misma, que de alguna manera venga a caracterizarla, sino por su
propia esencia. Filosoffa y Filosofia cientifica dicen asf lo mismo para
Heidegger, y preguntar por la posibilidad de una filosofia que pueda
tenerse como ciencia rigurosa constituye una tautologia, cuando no una
inadecuada comprensi6n de la esencia de la filosofia; esto es, de lo que
ala filosofia le estd asignado desde su origen histérico, entre los griegos,
como lo més propio de su esencia. Aqui hay que advertir, sin embargo,
que Heidegger parece prescindir de los problemas planteados a la filosofia

309



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

por el desarrollo de la ciencia moderna; y no porque los ignore o los
tenga por poco determinantes, sino porque segiin su propia conviccion
el problema mismo es un falso problema; pues siempre que nos hallamos
referidos de alguna manera a la filosoffa nos encontramos ya determi-
nados por la especial decisién griega de su esencia, que no puede
prescindir de pensar la filosoffa como epistéme. Evidentemente aqui el
problema mismo se desplaza, y la pregunta por la posibilidad de una
filosoffa que sea ella misma ciencia, se convierte en la pregunta por la
relaci6n y la diferencia entre ciencia, en el sentido modemo, y epistéme.
Este interrogante es conducido, a su vez, a este otro: ,c6mo es posible
que algo asi como la ciencia, que sélo resulta pensable y real como
conocimiento de lo particular, piense y tematice la totalidad, el ser? ;No
es éste, el ser, el “tema” de la epistéme?

3. FILOSOF{A Y COSMOVISION

La distinci6n entre ciencia y epistéme resulta posible a partir de la
consideracién de aquello que, en cada caso, constituye el tema, el objeto,
del pensar; si bien no agota las posibles diferencias entre dos modos de
conocimiento de lo real correspondientes a épocas histéricas claramente
determinadas. Esto no obstante ella sirve a Heidegger de hilo conductor
para la consideraci6n de lo propio de la filosoffa desde el punto de vista
de su posible orientacién hacia un objeto determinado. Ya anotdbamos
c6mo el filésofo intenta distinguir entre un saber dirigido a objetos
determinados, cosas, hechos; esto es hacia entes 0 campos énticos
predefinidos de algiin modo; y un saber que desde su més propia y
esencial determinacién encuentra su meta y su sentido en el estar dirigido
a la totalidad, o como Heidegger prefiere decir al todo del ente, al ente
en total. Vale aquf la pena anotar que si bien para Aristételes este saber,
la epistéme, puede dirigirse a regiones especificas del ente, (Aristételes
parece diferenciar con alguna claridad tres: el pensar mismo -AOYIKfi-
¢moThun, los entes matematicos -1&, padfjudra, pabnuaTika, y la
Physis, naturaleza -T& QVOIKi), ¢MOTTHT], PUOIKT] KPSATIS PUOIKY),
su sentido y su valor consisten en el estar previamente dirigido hacia el
ente en cuanto tal, en ser un saber acerca de la totalidad segtin la de-
terminacién fundamental de su esencia y, en este mismo sentido, un saber

310




William Betancourt D.

fundado; esto es, exigido por la relacién necesaria entre ser y pensar. En
el fondo, también del modo debido de toda auténtica apertura del hombre
a lo real; que Aristételes concibe como apertura al todo del ente, antes
que como circunscripcién a lo inmediato y dado. En esta especial de-
terminacién de la esencia del pensar desde el ser se fundan igualmente
el lugar y el valor que Aristételes concede a la experiencia -empeiria- y
a la epistéme como modos de saber.

Pero no es ahora nuestro propésito entrar a discutir més alld de lo
consignado la distincién aristotélica entre los posibles temas de la
epistéme; en la que funda Heidegger en buena medida su propia distin-
ci6n entre filosofia y ciencia. M4s bien nos interesa sefialar que ya en la
caracterizacién aristotélica de la epistéme y, con mayor claridad atin de
la filosoffa, se apunta a la totalidad como a aquello a lo que el pensar ha
de estar referido prioritaria, si no inicamente. En esta especial referencia
del pensar al todo del ente encuentra histéricamente su posibilidad una
determinada comprensién de la filosofia, segiin la cual ésta consistiria
en un saber acerca de todas las cosas, que la modernidad puede pensar
como saber acerca del mundo. En cuanto ya desde el mismo Aristételes
se cuenta con la conviccién de que tal saber no resulta posible, ni
necesario, como agregado de conocimientos acerca de todas y cada una
de las cosas que constituyen el mundo, el pensamiento moderno ha
confiado tal tarea o bien a las ciencias particulares, o bien a lo que se dio
en llamar, en primer lugar entre los alemanes, una especial “visién del
mundo” -Weltanschauung-. Una “visién del mundo”, cosmovision
corresponderia, pues, en primera instancia a lo que Aristételes nos
presenta como una de las caracteristicas propias del filésofo (co®Ss),
quien, segiin €1, debe saber acerca de todas las cosas pero no de cada una
en particular (Metafisica, I, 982a, 21-23).

Esta especial determinacién de la filosofia, que Arist6teles denomina
expresamente kaBSAou émoTriun, ciencia universal, determind hist6ri-
camente una comprensién de la filosofia como “la ciencia™; esto es, como
ciencia ante todo, como saber acerca de todo. De la filosofia, asi
entendida, se derivaron ya desde tempranas épocas de la cultura otras
“filosofias” particulares, es decir, ciencias particulares, tales como la
matemadtica, la medicina y, en cierto sentido, la fisica. Fue asi como
tanto el desarrollo especifico de cada una de estas ciencias, como el

311



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

paulatino pero constante surgimiento de nuevas ciencias, no sélo des-
plazé, por asi decirlo, a la filosoffa, ori ginariamente comprendida como
saber de la totalidad; esto es, como saber dirigido al todo del ente; del
especial lugar que en Aristételes posee, sino que vino a poner en tela de
juicio la posibilidad de tal saber; pues, evidentemente algo asi como una
ciencia acerca del todo del ente tropieza desde el principio con una dificul-
tad poco menos que insalvable, sino imposible de resolver: la de deter-
minar con propiedad, al modo de las ciencias, su objeto. Dicha dificultad.
para decirlo muy brevemente, consiste en que el todo del ente, la totalidad
de lo real en cuanto tal, es algo que simplemente no se da, algo pensable
quizés, pero jamés algo experimentable de una sola vez.

No siendo, en general, posible superar la dificultad antes mencionada.
quedaba, sin embargo, atin el recurso de intentar suplir este carecer de
objeto al cual referir el pensar mediante el dirigir los esfuerzos hacia la
constituci6n de un saber totalizante e integrador; que consiguiera acoger
en si mismo tanto los resultados de las ciencias, como otros modos de
acceso a lo real efectivo, y que sirviera de orientaci6n y apoyo al hombre
en el cumplimiento concreto de su vida. La tarea propuesta en primera
instancia para este nuevo saber totalizante serfa la de construir, a partir
de 1a consideraci6n de la realidad en la que el hombre efectivamente
vive, y con base en las ciencias a ella referidas, una vision de la totalidad,
pensada como mundo y necesariamente determinada temporalmente. De
esta manera se tiene la impresién de salvar los obstdculos relativos a la
falta de objeto propio mediante la concepcién de la totalidad como un
proyecto por construir. La filosofia puede, pues, pretender ser un saber
acerca del todo del ente en la medida en que, ciertamente partiendo de
las ciencias, asuma como su tarea mas propia y decisiva la construccién
de dicha totalidad. A su vez, la tarea propuesta; en cuanto s6lo resulta
posible como unificacién de los diversos campos 6nticos abordados por
las ciencias y de los multiples modos de lo real efectivo y valido para
cada época histérica; ha de cumplirse como sistematizacién de la més
amplia y variada gama de relaciones y posibilidades efectivamente dadas
en el 4mbito en que un hombre, cultural y temporalmente ubicado,
desenvuelve su vida. En cuanto, por otra parte, no se trata de producir
realidad determindndola y adecuéndola a las necesidades y
requerimientos del hombre, labor que corresponde esencialmente a las

312




William Betancourt D.

ciencias, sino més bien de un conducir la realidad concreta a estructuras
pensadas que permitan su consideracién global; la tarea propuesta ahora
para la filosofia tiene el cardcter de representacion del mundo, de “visién
del mundo”. La filosofia llega a ser, pues, asi “vision del mundo”,
Weltanschauung, o signiendo la expresién mds usual para designar esta
especial concepcién de la filosofia: cosmovisidn.

Frente a la concepcion de la filosofia como cosmovision, cuyo origen
hay que buscar en Kant, Heidegger puede anotar que tal pretensién no
resulta en general valida, ni acorde con la determinacién griega, oc-
cidental, de la esencia de la filosofia. Ciertamente la cosmovisién se
encuentra en la cercania de la filosoffa, pues, a ésta le corresponde pensar
acerca de la posibilidad de una cosmovisién en general, pero la
construccién de la cosmovisién ha de corresponder a un pensar positivo,
tal como el propio de la ciencia, 0 a modos de comprensidén de lo real
diferentes a la ciencia pero determinados por su referencia a un
“positum”, a algo vigente siempre como efectivo y real; esto es, en todos
los casos a algo asi como un ente. De aqui que no sélo resulte posible
pensar una cosmovision cientifica, sino también una multiplicidad de
cosmovisiones: religiosas, politicas, artisticas, histéricas, culturales, y
ain meramente individuales.

Por otra parte, observa Heidegger, mientras a la cosmovision, o a la
pretendida filosofia de la cosmovisién, le pertenece esencialmente el
estar orientada a la consideraci6n y tratamiento préctico del mundo; es
decir, tiene como meta el servir al hombre en los aspectos relativos al
desenvolvimiento concreto de su vida; a la filosofia le corresponde desde
siempre ser un pensar teorético acerca de lo real en cuanto tal y en su
totalidad. En sintesis, porque la cosmovision es un saber acerca del ente
facticamente dado y a la mano y la filosofia, por el contrario, un saber
acerca del ente en cuanto que ente, de la totalidad en cuanto tal; y, por
tanto, también un saber previo en alguna forma a todo saber del ente
positivamente determinado; la cosmovisién no puede pretender ser
idéntica a la filosofia, no puede ser la filosofia.

Llegados aqui, y habiendo intentado mostrar a grandes rasgos los
que podriamos llamar los problemas histéricos que el joven Heidegger
debi6 abordar en la época en que tiene lugar la decisién acerca de su
propia concepcién de la filosofia; y siendo ciertamente conscientes de

313



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

que no los hemos agotado todos y de que, quizds, debiéramos nombrar
otros; estamos en mejores condiciones para intentar esbozar la especial
comprension de la filosofia que guia las reflexiones de Heidegger en la
época de Ser y Tiempo, y que, de una u otra forma estd presente en su
desarrollo filosé6fico posterior. En esta direccién nuestro propésito
requiere un punto de partida que si bien recupera en alguna forma los
temas y problemas mencionados, conduce la reflexién por un camino en
parte diferente.

4. FILOSOFiA COMO ONTOLOGIA

No siempre resulta necesario preguntar acerca del cardcter de la filo-
soffa, bien sea porque éste se tiene por algo comprensible de suyo, bien
porque tanto su naturaleza, como su objeto parecen estar asegurados de
antemano. Entonces la filosofia se tiene por una disciplina especifica y
ya a la mano a partir de su definici6n, sea ésta cual fuere. El carédcter de
disciplina especifica asignado a la filosoffa por esta comprensién de
término medio, concede generalmente a este saber la indole de una ciencia
particular, mis o menos determinada. Desde aquf resultan igualmente
comprensibles expresiones como “aprender filosofia” y “estudiar o
ensefiar filosoffa”; pues, a todas luces, no se ve por qué ésta, la filosofia,
no resulte algo asequible a la manera de las ciencias.

Tanto el titulo de la obra principal de Heidegger, Sein und Zeit, como
el subtitulo de la Introduccién a la misma: Explicacién de la pregunta
que interroga por el sentido del ser, sefialan de inmediato la direccién en
que se inscribe el pensamiento filoséfico del autor. Y esto hasta tal punto
que si el titulo de la obra nombra la determinacién fundamental de lo
real a lo largo del desenvolvimiento filoséfico de Occidente, el subtitulo
define sintéticamente la esencia de la filosoffa, a partir de la exposicién
de su concepto esencial. Esto no quiere decir, sin embargo, que el
mencionado concepto sea algo asi como una definicién, y, quizas
tampoco, que para Heidegger la filosofia resulte, sin més, apresable en
conceptos.

Lo que como filosofia propone Heidegger en primer lugar es una
explicacidn; esto es, un desenvolvimiento que deje ver inmediatamente
lo que, de otra manera, permanece cerrado en si mismo y, en cuanto tal,

314




William Betancourt D.

inaprehensible; cuando no decididamente oculto. Aquello que hay que
explicar, desarrolldndolo, es, por su parte, una pregunta. Desde aqui la
filosofia consiste, en primer término y ante todo, en un interrogar, que
s6lo se realiza como un preguntar la pregunta y que, de algiin modo,
resulta explicativo; es decir, en un preguntar que muestra, dejando ver a
través de si mismo.

Proponer una explicacién como tarea de la filosofia no es, sin embar-
g0, algo que, si tenemos en cuenta el mas general y difundido concepto
de filosofia, parezca ameritar una reflexién especial. Pues, es algo
cotidiano oir decir que la filosofia se ocupa de “explicar las primeras
causas y los primeros principios de las cosas”. Otra cosa ocurre si
reflexionamos acerca del decir de Heidegger; pues, no parece ser lo
mismo explicar algo; una causa o un principio, un hecho o una cosa; que
explicar una pregunta. Ya que también es propio de nuestra cotidianidad,
de nuestra manera de pensar consuetudinaria, tener una pregunta como
algo que se puede formular, como algo que se hace, antes que como algo
que hay que explicar. Y que cuando hablamos de explicar una pregunta,
no nos referimos al cardcter interrogativo que le es propio, sino a la
mayor dificultad que en orden a su comprensién puede presentar.

A la filosofia le pertenece esencialmente, segiin Heidegger, ser un
interrogar explicativo. Esto es, un interrogar que no se limita a la
formulacién de preguntas y cuestiones, por importantes que éstas pue-
dan ser; sino que se desarrolla como un poner a la luz, desde si mismos,
los entes, a los cuales, en cada caso, se refiere. Un preguntar de esta
indole es, pues, lo propio de la filosofia, y constituye una determinacién
de su esencia. La filosoffa no es algo que resulte susceptible de
caracterizarse a partir de las preguntas que llega a formular; sino partiendo
del modo del interrogar, que le pertenece por esencia. No siendo nuestro
propésito dilucidar lo propio de este especial interrogar, al que Heidegger
se refiere expresamente en el pardgrafo § 2 de la introducci6n a Ser y
Tiempo; intentaremos desarrollar un poco més nuestra reflexién en torno
al mencionado subtitulo de la introduccién a la obra. En éste se nos dice
que el interrogar de que se trata es un preguntar acerca del sentido del
ser. Por tanto, no, ni en primera instancia, acerca del ser mismo.

Si desde aqui recuperamos el modo usual de determinacién de una
disciplina, es preciso reconocer que la propuesta de Heidegger resulta,

315



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

hasta cierto punto, desconcertante; pues ésta sefiala “el sentido” come
aquello hacia lo que el interrogar propuesto apunta en primer lugar; antes
que un ente, hecho o relacién, como suele ocurrir en el modo comiin de!
preguntar consuetudinario.

La pregunta por el ente en general, por un campo 6ntico, o por un
sector del ente, asf como también por un ente particular, constituye el
modo de preguntar vigente en las disciplinas particulares, las ciencias: ¥
también, desde los griegos, de todo interrogar inscrito en el &mbito de la
actitud natural. Mediante tal preguntar el hombre Ilega a ponerse en claro
frente al ente de cada caso, y las disciplinas cientificas consiguen definirse
a si mismas en cuanto, desde el formular la pregunta por un campo éntico
o sector del ente, delimitan, a una con ello, tanto su objeto, como sus
propdsitos y metas.

En este contexto la filosofia, ante todo en cuanto pretende ser un
saber acerca de lo general y ltimo, se encuentra siempre en una si-
tuacién ambigua; pues, de una parte, pretende ser un saber universal
acerca de lo general y, de otra, carece de la posibilidad de deslindar
suficientemente su propio objeto, un objeto acerca del cual pueda pre-
tender ser un saber.

En esta dificultad esencial estriba, una y otra vez, la imposibilidad de
formular una definici6n de la filosoffa que resulte suficientemente clara
¥y que, ademds, explique adecuadamente la fndole y los propésitos de la
disciplina. En esta ambigiiedad se funda igualmente el que repetidamente
se vean condenados al fracaso todos los esfuerzos por hacer de la filosofia
un saber de la misma naturaleza que las ciencias; que se someta a idénticos
principios y que posea caracteristicas similares a las de éstas; en fin, que
resulte met6dicamente un saber comprobable. Y esto hasta tal punto
que, en general, cuando ello se logra, el saber del caso se separa, por asi
decirlo, de la filosofia, y se constituye en un saber relativamente
auténomo, en una nueva disciplina; independientemente de que se siga
considerando como disciplina filos6fica, o de que se separe tanto de la
filosoffa misma, que sélo nos sea posible reconocer sus vinculos con
ésta partiendo de su historia.

Esta imposibilidad de principio determina el que histéricamente la
filosoffa pierda terreno, por asf decirlo, en el &mbito general del saber, y
que la pretensién de construir una ciencia filoséfica, o una filosofia

316




William Betancourt D.

cientifica, sea cada vez més fuerte; ésta crece en la medida en que las
ciencias, més alld de las crisis internas que puedan sufrir, se hacen m4s
fuertes en relacién al dominio del mundo que estdn empefiadas en decidir,
determinar-dominando, desde su origen; y en que se multiplican al mismo
tiempo, llegando a abarcar practicamente la totalidad del ente. Frente a
esta situacion se hace forzoso preguntar por el sentido, por el valor y,
sobre todo, por la necesidad de la filosofia; Yy, obviamente, por el puesto
del fil6sofo en el contexto general del saber y la sociedad.

Es por ello que hoy se hace, en cierto sentido, méds urgente preguntar
“¢para qué la filosofia?”, que dedicarse a indagar acerca de las deter-
minaciones propias de su esencia. La pregunta “;para qué la filosofia?”
anuncia ya desde su formulaci6n la presencia de una crisis, y de una
crisis radical. En el responderla est presente, por ello mismo, una
decisién acerca de su esencia y de sus posibilidades histéricas; cuando
no, més radicalmente aiin, acerca de su misma existencia. Pues, seamos
0 no conscientes de ello, lo que en el fondo estd en Juego en la filosoffa
es ella misma.

Histéricamente considerada la situacién actual de la filosofia, a la
que pertenece de modo destacado el pensamiento de Martin Heidegger,
no difiere en mucho de aquella a 1a que asisten Platén y Aristételes en la
€poca de su origen occidental, y, posteriormente, Descartes, Kant, Hegel,
Nietzsche y Husserl.

Ya entre los griegos, en la época del m4s remoto origen de las disci-
plinas, Aristételes se refiere a la filosoffa en sentido fuerte, a la Tn
Prhooogia, como a la disciplina que se busca, Cetéupevn EmoTnun.
Y en esta expresi6n aristotélica estdn contenidas desde entonces una
perplejidad y una determinacién fundamental de 1a esencia de la filosofia.
Que ésta es igualmente la direccién del pensar de Heidegger, nos lo
confirma €l mismo en las lineas con que abre la Introduccién a Ser y
Tiempo, y que recuperan el texto del Sofista de Plat6n que sirve de epi-
grafe a la obra. Allf nos advierte que se trata de una nueva Yiyav
Topaxia mwept Tes ovoias, de una “lucha de gigantes en torno al Ser”.

Y, sin embargo, el subtitulo de la introduccién a la obra nombra “el
sentido del Ser” como aquello a lo que est dirigida la reflexi6n; dejando,
en alguna forma, de lado el Ser mismo como tema del pensar. Ciertamente
el pensar de Heidegger, como todo pensar filos6fico radical, resulta aqui

317



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

problemdtico y ambiguo, pues no es algo evidente, y en si mismo
comprensible, si Ser y Sentido del Ser dicen lo mismo para el fil6sofo.
Esto no obstante, la insistencia de Heidegger en diferenciar su propio
pensar de toda ontologfa, pensada histéricamente como disciplina espe-
cifica, nos permite afirmar que; en la medida en que en este subtitulo
esté contenida una auténtica comprensién de la filosofia; aquello a lo
que el pensar de Heidegger se refiere es, ante todo, al sentido del ser; y
s6lo indirectamente al Ser mismo, como a aquello capaz de soportar-
fundando algo asf como un sentido. En otras palabras, que Heidegger no
hace del Ser el objeto de la filosoffa; que la por €l llamada Ontologia
fundamental difiere radicalmente de toda ontologia anterior en que no
convierte el Ser en un ente; por el que se pueda preguntar del modo en
que lo hacen las ciencias. Quizéds también por ello, Heidegger puede
proponer como tarea de la filosofia la realizacién de una destruccion de
la ontologia, y concebir su propio pensamiento como Superacion de la
Metafisica.

LA qué conduce el propuesto interrogar por el sentido del Ser res-
pecto a la filosoffa?. ;Qué implicaciones puede tener el preguntar ca-
racterizado anteriormente respecto a la esencia misma del filosofar y
c6mo resulta en general posible? Més atin, ;qué dice un pretendido saber,
que se realiza como interrogar por el sentido del Ser, de cara al pro-
blema de la utilidad y el sentido de la filosoffa misma?, que hemos plan-
teado desde la pregunta: ;para qué la filosofia?

Desarrollar la pregunta que interroga por el sentido del Ser es el
propésito basico de Sein und Zeit. Heidegger se niega a determinar
arbitrariamente tanto la via, como los problemas que dicho desarrollo
deba abordar y, también, a partir de los intentos realizados histéricamente
por la ontologfa, pensada como disciplina filoséfica. En esta negativa
no solo est4 presente la intencién de adelantar un pensar sin supuestos,
ideal permanente de toda reflexi6n filoséfica radical, sino también la
pretensién de hacer que sean los problemas los que se muestren sufi-
cientemente desde si mismos; y de tal manera que en el modo de mostrarse
resulten indicativos para la reflexi6n.

Esta direcci6n del pensar, que viene desde aquello por que se pregunta
en el interrogar y que cifra sus posibilidades en el modo de acceso a
aquello a lo que se pregunta, estd presente para Heidegger en lo que, a

318




William Betancourt D.

partir del pensar de Edmund Husserl se habia constituido en la consigna
central de la Fenomenologfa: ;A LAS COSAS MISMAS .

Esto no obstante, y a pesar de que el mismo Heidegger, en una nota
de pie de pégina al pardgrafo § 7 de la “Introduccién” a Ser y Tiempo,
deja constancia expresa de su deuda con Husserl; no quiere decir, sin
mds, que para Heidegger la filosofia sea Fenomenologia, o que se trate

de la propuesta husserliana de una Filosofia Fenomenoldgica.

Heidegger ve en la Fenomenologia ante todo una posibilidad:

“La dilucidacion del primer concepto de la fenomenologia indica cémo lo
esencial de ésta no reside en ser real como “direccion”filosdfica. Mds alta
que la realidad estd la posibilidad. La comprension de la fenomenologia
radica tinicamente en tomarla como posibilidad™".

Y, tanto respecto al preguntar que se pretende adelantar en Ser y
Tiempo, como en relacién con la comprensién heideggeriana de la filo-
soffa, la fenomenologfa, antes que una corriente filos6fica, antes que
una filosoffa propiamente dicha, es un método. Ciertamente el método
propio de la filosofia para Heidegger.

La acufiacién expresa de un concepto de fenomenologfa realizada en
Ser y Tiempo indica, ademés, que lo que este término nombra ha sido
elaborado teméticamente, y que no resulta coincidente, sin més, con el
sentido ya usual en la época de Ser y Tiempo, (1927), que generalmente
se le asigna. Si queremos, pues, relacionar el pensamiento de Heide-
gger con la fenomenologia, hay que comenzar por reconocer que si bien
para Heidegger ésta constituye la posibilidad filos6fica més alta, dicha
posibilidad solo resulta ser tal a nivel del método, y que atin aqui es
preciso sefialar diferencias fundamentales de concepcion.

La comprensién de la filosoffa anteriormente caracterizada como un
preguntar explicativo por el sentido del Ser, result6 ser, ademds, vista
desde la perspectiva del método que le es propio, fenomenoldgica. Esto
quiere decir, en primer lugar, de tal indole que haga posible el que los
fenémenos se muestren en y desde st mismos cada vez, y en tal mostrarse
sefialen hacia el ente por el que hay que preguntar en primer término, si
se quiere ganar adecuadamente una via de acceso a lo que ellos mismos,
en cada caso, son.

1. HEIDEGGER, Martin. EI Ser y el Tiempo. Fondo de Cultura Econémica.
México. 1962, p. 49.

319



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

Si bien el hilo conductor para la reflexién filoséfica que se orienta
por el método fenomenoldgico procede del ente mismo y de su modo de
darse; éste no es para Heidegger algo accesible de suyo y siempre yaala
mano. Por el contrario, aquello por lo que es preciso preguntar ante todo
es, ciertamente, por este mostrarse el ente. De aqui que resulte necesario
indagar por un ente capaz de indicar desde sf lo propio de todo mostrarse
en general.

Al ente en tanto que es real le pertenece, por su ser y desde su ser, el
simple estar ya ahi, el mero aparecer como algo estante y en si mismo
cerrado. El estar cerrado como cardcter prioritario del ente, hace que
todo saber acerca del ente resulte, por necesidad, un arrancar; por asi
decirlo, al ente lo que propiamente es; bien sea mediante el preguntar
expreso, bien mediante algtin tipo de manipulacién. La pregunta: Jqué
es?, que dirige la investigaci6n en torno al ente real, confirma a todas
luces que en el intento de conocer se lleva a cabo, una y otra vez, este
arrancar al ente de la cerrazén de su esencia presentdndolo, y/o
representdndoselo, en cada caso como esto o aquello.

Y, sin embargo, en el simple estar ahf delante el ente se anuncia, por
desapercibido que pueda pasar, un rasgo fundamental del ser, que cae
mds all4 de lo que, en su estar en s cerrado, el ente mismo permite ver,
-transciende-. Este cardcter, propio del ente, fundado en el ser, es el
aparecer. En cuanto al ente le pertenece por su ser el aparecer, el ente
mismo puede, a su vez, llegar a mostrarse desde sf y por sf; esto es,
como fendmeno.

El puro aparecer, como posibilidad esencial del ente, no es, sin em-
bargo, todavia un mostrarse y, menos atin, un mostrarse que resulte, de
alguna manera, necesario. Antes bien, para que el ente se muestre es
menester de un alguien, ante quien acaezca el aparecer. Tanto el apa-
recer, como el mostrarse, tienen en comiin el ser modos de relacién; esto
es, formas del estar un ente ante otro, haciéndole frente, o ante sf mismo.
El ya mencionado carécter de cerrado propio del ente en general,
determina el que a éste no le sea posible abrirse al advenimiento de
ningun otro ente, asi como tampoco, a sf mismo; pues, abrirse no es una
posibilidad esencial de los entes en cuanto éstos se limitan a ser lo que
son, a ser meramente reales. Todo mostrarse el ente requiere pues, como
condicién, de un ente a cuya esencia pertenezca por necesidad abrirse

320




William Betancourt D.

desde si mismo y, asi, poder hacer frente a otros entes desde un previo
estar ya €l mismo frente a sf; igualmente fundado en el modo més radical
de su esencia; ésto es, de 1a manera de ser ente que le es propia, necesaria.

El cardcter de cerrado en si mismo constituye una determinacién del
modo c¢6mo son los entes en general; que, al mismo tiempo en que hace
posible el que los entes sean lo que son, reales, anula para ellos, por as{
decirlo, toda opcién de ser de otra manera; pues, lo que al ente mismo le
estd negado de antemano, desde y por su ser, es la posibilidad misma en
cuanto tal. En esto se funda tanto el cardcter de cerrado, como el que el
ente en general no consiga, en ningiin caso, entrar en relacién con otro,
u otros entes.

En la misma medida en que el esencial estar en si cerrado el ente
anula, de antemano, toda posible relacion con, el pretendido preguntar
al ente mismo por su ser; histéricamente decidido desde la racionalidad
occidental como preguntar por la esencia; - en la pregunta ;qué es? se
evidencia esta decisi6n antes que cualquier otra cosa -; conduce, antes
que a un mostrase el ente que deje ver a través de sf, a un arrancar al
ente, forzado y nunca suficientemente confiable, notas y determinaciones
que, antes que al ente de cada caso, pertenecen en primer término a la
naturaleza de la razén.

De aquf que todo preguntar histérico por el ente; bien sea el intenta-
do por la ontologfa, como disciplina filos6fica que hace del ente mismo
¥ en cudnto tal su tema, -objeto-, bien se trate de las ciencias particulares;
falle una y otra vez el blanco; independientemente de lo avanzado que
resulte el preguntar que éstas puedan adelantar y de los perfec-
cionamientos metédicos y técnicos de que se valgan en cada caso. Pues,
antes que las cuestiones met6dicas; 16gicas, cientificas o técnicas; en
todo intento de abordar el ente se trata de ganar previamente una via de
acceso adecuada, y ésta no se puede decidir prescindiendo del ente mismo
al que se quiere arribar; esto es, sin tener en cuenta como lo determinante,
la esencial cerrazén que le es propia, y ante la cual el preguntar rebota
unay otra vez. Un preguntar que pretenda ser en sf mismo transparente,
es decir, que resulte mostrativo, no es pues posible si, en primer lugar y
ante todo, estd dirigido al ente. La posibilidad de tal preguntar se funda
mds bien en la previa designacién de un ente al que preguntar; que desde
lo propio de su ser esté ya en condiciones de aprehender el aparecer del

321



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

ente, permitiéndole que se muestre €l mismo.

Este estar ya previamente en condiciones de permitir el aparecer
mostrativo al ente, constituye, a su vez, el cardcter esencial de un ente
que no se limita a ser como los demds, sino que en su ser, y por su ser, es
él mismo ya abierto.

El carécter de abierto propio de este ente antes que designar una de-
ficiencia de su ser, algiin modo de indeterminacion, sefiala que a éste le
pertenece una manera destacada de ser, en la que, ademds, se funda su
mds especifica diferencia respecto a todo otro ente. La apertura que a
este ente pertenece determina, a su vez, el que, desde su propia esencia,
esté ya siempre en la posibilidad de hacer frente a todo otro ente y,
también, a si mismo. Y esto hasta tal punto, que en esta posibilidad
consisten tanto su ser, como el fundamento en virtud del cual todo ente
se muestra propiamente.

Sélo porque hay un ente cuya esencia consiste en ser la mds radical
posibilidad de ser, y porque ésta constituye el sentido y el modo de su
ser abierto, hay también algo asi como aparecer y mostrarse para el ente
y, por tanto, apariencia; esto es, fendmeno.

El ente cuya esencia es la pura posibilidad de ser es, a su vez, la
posibilidad de los fen6menos, en cuanto constituye el espacio, por asi
decirlo, para que se muestren los entes, para que €stos aparezcan como
lo que ya son.

El espacio en que todo ente en general llega a mostrarse por primera
vez y siempre, antes que un “algo” determinable como siendo él mismo
un ente, constituye la estructura de presencia de los entes y es, ante todo,
un modo de determinacién del ente fundado en la especial estructura del
ente cuyo cardcter esencial consiste en ser puramente abierto €l mismo a
la posibilidad de los entes; de tal manera que éste mismo llega a
constituirse en su ser y por su ser en el &mbito de presencia y presentacién
de todo ente en general, tanto del ente que le hace frente como del ente
que él mismo es en cada caso. El 4mbito de presencia de los entes en el
que tiene lugar propiamente toda presentacion de los fenémenos y cuyo
fundamento esencial no es otra cosa que la especial apertura en que es
existente el hombre; desde la cual aquel irrumpe y en la que encuentra su
mas radical determinacién; es lo que denominamos Mundo. De aqui que
todo ser ente sea originaria y necesariamente ser en el mundo. El Mundo

322




William Betancourt D.

vale asi como la estructura existenciaria del ser del hombre, existente,
en que se cumple, tiene lugar, acaece en primer término la apertura.

En esto consiste, de otra parte, el giro que da Heidegger al concepto
de Fenomenologia a partir de Ser y Tiempo; y que, de alguna manera,
resulta vigente a todo lo largo de su evolucién filoséfica.

Este ente; en cuya apertura se funda todo aparecer y mostrarse el
ente, y a cuya esencia pertenece la pura posibilidad de ser esto o aquello,
siendo él mismo; resulta especificamente sefialado, desde y por su ser,
como el ente capaz de aprehender su ser en una relacion de ser; pues, al
ser pura posibilidad, le pertenece comprenderse en cada caso como siendo
la posibilidad que ya es. Esta comprensi6n del ser en que es naturalmente
este ente no s6lo le distingue de los demés entes, sino que hace, en general,
posible el que éstos le sean ya, en cada caso, dados como lo que hace
frente; esto es, que aparezcan y se muestren ante €l en y desde una relacion
esencial y, de alguna manera, previa. De aqui que para este ente resulte
vigente el conducirse siempre respecto del ente comprendiéndolo de
antemano; esto es, independientemente de todo preguntar expreso y de
todo saber propiamente dicho acerca de su ser. En este comprender el
ente se funda igualmente, no sélo el poder preguntar, sino el tener que
preguntar por lo que, haciéndole frente, estd ya en una relacién esencial
con él. Este preguntar por el ente no es, sin embargo, ni necesariamente,
todavia un interrogar especifico y, menos aiin, un formular una pregunta
racional.

El preguntar por el ente; fundado en el modo de ser ente este ente y
en el comprender ya el ente como posibilidad de su ser; muestra, antes
de toda reflexién propiamente dicha, que a éste le pertenece una espe-
cial preeminencia en el todo del ente. Al especial comprender el ente
propio del modo de ser de este ente, es a lo que Heidegger llama pree-
minencia dntica; y a la especifica comprensién de su ser desde una
especial relacién de ser, que lo determina como posibilidad de ser €l
mismo relativamente al ser, preeminencia ontoldgica.

Heidegger acufia la expresién DASEIN para nombrar este ente espe-
cificamente sefialado como poseyendo por su ser y en su ser una doble
preeminencia 6ntico, ontolégica. Con la expresién Dasein, Heidegger
se dirige al ser humano, nombrandolo desde la, para €1, mds radical y
necesaria determinacién de su esencia. En esta expresi6n busca el fi-

323



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

16sofo, ademds, la perspectiva desde la cual toda determinacién del ser
del hombre no solo resulte posible, sino, y ante todo, necesaria; esto es,
histéricamente requerida.

En cudnto el Dasein mismo resulta ser la condicién de posibilidad de
los fenémenos, y los entes s6lo son asequibles en tanto que son tales
(fenémenos), todo intento de comprender el ente conociéndolo; que pre-
tenda prescindir de supuestos, y fundar el saber en el ente mismo; ha de
comenzar por ser un preguntar expreso por la indole y la naturaleza del
Dasein mismo. De aqui que toda filosofia, en cuanto le sigue siendo
esencial esta pretension, tenga que comenzar por una previa dilucidacién
de la forma de ser propia de este ente, que no solo le sirva de hilo
conductor en sus desarrollos ulteriores, sino de fundamento y
convalidacidn.

Pero, en cuanto tal fundamentacién no es algo con lo que el Dasein
cuente de suyo, y, menos aiin, comprensible sin mds, todo intento de
llevarla a cabo ha de comenzar por ganar expresamente una forma ade-
cuada de acceso a sf mismo, esto es a su propia esencia. En tanto al
Dasein no le es posible ser meramente dado como los demds entes, sino
que por el contrario le compete, por su ser y desde su ser, ser pura
posibilidad de ser esto o aquello cada vez, siendo siempre él mismo; a
este ente le pertenece el comprenderse cada vez ya, de antemano, de
alguna manera, asf como también el comprender el ente que no es €l
mismo desde una especifica relacién de ser.

Tanto el especial cardcter del ente en general, como el propio del
Dasein, fundan la necesidad de que toda posible relacién entre ambos
deba dejar ver desde si, diferencidndolo, lo que a cada uno propiamente
le pertenece. Porque en todo relacionarse el Dasein con el ente éste
permanece en si mismo cerrado y, por asi decirlo, impenetrable, al tiempo
en que s6lo llega a ser asequible gracias y en virtud del especial carécter
de ser propio del Dasein mismo; en el que todo fenémeno tiene su
fundamento; y porque, ademds, el Dasein de cada caso cambia; esto es,
porque la relacién de ser en que consiste el especial modo de ser del
Dasein es ella misma variable, en cuanto pura posibilidad de ser esto o
aquello; todo preguntar por el ente requiere de que se ponga en claro
expresamente la direccién en que el ente mismo de cada caso llega a ser
algo para el Dasein; asi como también el modo en que lo es y, sélo

324




William Betancourt D.

entonces, también lo que es. Porque asf como al ente le compete el estar
cerrado en si mismo y, por decirlo de alguna manera, librado sélo al ser;
que en rigor jamds llega a ser suyo; al Dasein, igualmente en virtud de
su esencia, no le resulta posible sin més acceder a sf mismo sin el ente;
bien se trate de un estar frente a un ente determinado, o bien, en la
angustia, ante el riesgo de la falta de presencia del ente mismo, que
como la nada ha llegado a ser imperante. Porque, en definitiva, al Dasein
le viene desde y con el ente la més propia direccién de su ser y porque el
ente s6lo llega a ser tal, y asequible en general, para y por el Dasein,
todo preguntar radical por el ente mismo; esto es, por el ser del ente;
tiene que comenzar siendo un preguntar radical, ciertamente previo y
expreso, por el sentido del ser. Pues, sentido del ser sefiala ante todo y en
primer lugar la direcci6n en que el ser mismo puede, en general, resultar
de alguna manera asequible.

Preguntar por tal direccién, por sus determinaciones, condiciones,
posibilidades y modos especificos de camplimiento, tanto histéricos como
cotidianos, es pues preguntar por el sentido y por la misma posibilidad
del preguntar. En este especial preguntar cuya naturaleza y posibilidad
hay que fundar expresamente mediante un poner a la luz las
determinaciones de su esencia; es decir, mediante una explicacién del
preguntar mismo; consiste, para Heidegger, lo més propio y decisivo de
toda filosofia. De aqui precisamente el que ésta tenga que comenzar por
una Analitica del Dasein, como por su condicién esencial; esto es, nece-
saria.

Hemos afirmado con anterioridad que desde el punto de vista del
método a este preguntar expreso por el sentido del ser; es decir, a la
Analitica del Dasein; le corresponde ser fenomenolégico. El método
propio para tratar la cuestién relativa al sentido del ser en general es,
considerado desde una perspectiva formal; relativa al cémo; la
fenomenologia. Las anteriores reflexiones mostraron, sin embargo, que
el intento de caracterizar dicho método, antes que a una exposicién del
modo formal de su realizaci6n, condujo a un poner en libertad como
aquello a lo que la filosofia se orienta el “contenido material” de la inves-
tigacion. Asf, se sefial6 el Dasein el ente al que hay que preguntar en
primer término y ante todo por el sentido del ser ¥, al mismo tiempo,
como el ente que en general puede preguntar. Sélo porque esto es asf,

325



El concepto de “filosoffa” en Martin Heidegger

todo intento de preguntar por el ser del ente en general, llega a ser un
previo preguntar por el sentido del ser y, desde aqui, por el Dasein mismo.
Porque también la pregunta por el sentido del ser es la pregunta por el
Dasein, 1a filosoffa comienza por una expresa Analitica de este ente. Es
por todo ello, y porque la pregunta por el ser comienza necesariamente
con la pregunta por el Dasein; por el sentido del ser; que Heidegger

puede afirmar que:
“Tomada por su contenido es la fenomenologia la ciencia del ser de los

3

entes -ontologia™”.

Preguntamos ahora, qué especial determinacién le pertenece ala filo-
soffa en cuanto no sélo desde el punto de vista de su contenido més
propio, sino del de su método es fenomenologia? Nuestra pregunta se
dirige ahora hacia el decir de lggos en el titulo fenomenologia, en la
misma forma en que anteriormente nos orientdbamos por la mencién
del fen6meno -®avopEvoV- en este titulo.

Partiremos en nuestra reflexién de lo que podemos considerar una

respuesta expresa a nuestra pregunta por parte de Heidegger:
“De la investigacién misma resultard esto: el sentido metddico de la
descripcion fenomenoldgica es una interpretacion o

Si de una parte la referencia a los fenémenos presente en la
fenomenologfa conduce a la indicaci6n del objeto de la filosoffa, de otra
la mencién del légos debe seiialar hacia el modo cémo aquellos resultan,
en general, asequibles para el Dasein; es decir, hacia el método. Desde
aquf, un primer intento de comprender la fenomenologia parece
conducirnos de inmediato a afirmar que en ésta se trata, ante todo y
prioritariamente, de una “l6gica de los fenémenos”.

La pretension de construir una “l6gica de los fenémenos” no resulta
algo especialmente novedoso en el desarrollo cultural y filoséfico de
Occidente. Antes bien, estd presente ya en AristGteles y se ha consti-
tuido en un lugar comiin, por decirlo asi, desde entonces para todo
renovado intento con el ente y, en muy diversas formas, para todo pro-
yecto cognoscitivo que pretenda ser universalmente valido. Mencionemos
al menos dos momentos culturales; que ademds nos parecen suficiente-

2. Ibid., p. 48.
3. Ibid.

326




William Betancourt D.

mente significativos; en que dicha pretension se encuentra presente y
resulta determinante: la epistéme aristotélica en primer término, y nuestra
ciencia moderna. A una y otra les pertenece esencialmente ser intentos
de construcci6n de una Iégica de los fenémenos capaz de asegurar de
una vez por todas un saber universal y necesariamente verdadero acerca
del ente; una y otra tienen en comiin la 16gica como método; y si difieren
en algo es en la clase de fen6menos a los que cada una se refiere; esto es,
en aquello que en cada caso conciben como su objeto.

El intento de concebir la fenomenologia como “légica de los fe-
némenos” conduce de inmediato a una caracterizacién de la misma como
ciencia; esto es, no a concebirla como método, sino como un cuerpo de
conocimientos de contenido material m4s 0 menos determinado. Llegados
aqui podemos preguntar todavia por la relacién entre el saber asi caracte-
rizado y la filosoffa. Si esta dltima es 0 no una ciencia constituye ya
desde la época de su origen, entre los griegos, un problema de primera
magnitud. Este estd presente explicitamente en Platén y Aristoteles, y
vuelve a irrumpir de modo expreso con cada nuevo intento filos6fico
radical. Est4 presente de manera especial en nuestra época en el pensar
de Husserl, quien se esfuerza todo el tiempo en el intento de construccién
de 1a filosoffa como ciencia rigurosa, y quien, desde esta pretensi6n,
propone la fenomenologia como filosoffa.

La presencia del término ldgos en la expresion fenomenologia nos
condujo a una lectura de este titulo como si dijera “l6gica de los
fen6menos”. A su vez, las por cierto muy breves indicaciones que hemos
consignado a este respecto sefialaron hacia la ciencia como tal 16gica de
los fenémenos de una parte y, de otra, al intento husserliano de concepcidn
de una filosoffa como ciencia estricta y de una filosofia fenomenoldgica.
No es aquf de nuestra competencia abordar estos problemas
detenidamente y, menos afin, tomar posici6n acerca de si tal 16gica resulta
en general posible o no. Nos interesaba mds bien al sefialar esta posible
interpretacién del término fenomenologfa y mostrar de alguna manera a
qué lugar conduce generalmente la comprension del 16gos desde la
perspectiva de la 16gica. De aqui que las anteriores indicaciones antes
que como tema expreso de la interpretacién, posean un cardcter puramente
ilustrativo y propedetitico.

Légos es un término eminentemente equivoco y problemdtico. Si

327



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

para nosotros no posee este cardcter, ello se debe, antes que a una adecua-
da comprensién del término, ala m4s generalizada falta de comprensién
del mismo. Es més, a que por una determinaci6n anterior de la cultura
tendemos a sentirnos exentos de tener que pensarlo. Ya desde la época
inmediatamente posterior a Aristételes l6gos se interpreté -se tradujo-
como razdn, juicio, concepto, definicién. En esta especial interpretacién
histérica radica ciertamente el que también para nosotros este término
resulte algo evidente y comprensible de suyo; y, desde aqui, el que nos
inclinemos de inmediato a comprenderlo desde la 16gica y como lo mis
propio de la razén, cuando no como la razén misma.

La comprensi6én de ldgos como razén -reor, ratio- no es, sin em-
bargo, algo espontdneo; aunque el uso natural del lenguaje que nos es
propio pueda indicarlo asi. Que ldgos diga inmediatamente, y ante todo,
raz6n es, més bien, el resultado de fenémenos histéricos complejos; por
cuyo origen y sentido precisamente hay que preguntar; que con el paso
del tiempo llegaron a prevalecer y que hoy se inscriben en el &mbito de
aquello que permanece sobrentendido y que se tiene por evidente de
antemano en todo pensar comiin y consuetudinario.

Pero, el pensar es el asunto de los filésofos. Por ello resulta nece-
sario preguntar por lo que /gos; término con el que se designa el pensar
mismo desde la perspectiva de su posibilidad mds radical; significaenel
espacio original al que naturalmente pertenece; esto es, en la lengua de
los antiguos griegos®.

Desde su inscripci6n en la lengua de los griegos Aéyos -16gos- se
deriva de A°yew. A°yew es el lenguaje, Adyos lo que dice el lenguaje.
A°yew como lenguaje es el decir y el habla. Al habla, como lo dicho en
ella, le pertenece esencial y originariamente el I6gos. Légos en cuanto
decir del lenguaje y experiencia del habla es la palabra. La palabra, Adyos
es 1o més propio del habla; aquello en lo que ésta llega a ser propiamente
lo que es y en lo que recién resulta posible. En el ldgos se pone de
manifiesto lo que es el lenguaje desde su esencia cumplida como habla.

El habla es ante todo decir. Adyos es lo que dice el decir en el habla.
Decir no es, por su parte, un no més que pronunciar palabras; ni siquiera

4. Dejamos aquf de lado toda discusién acerca de los fenémenos que condujeron
a la comprensién del término légos como razén, ya que no resulta indispensable
para los desarrollos que ahora nos ocupan.

328




William Betancourt D.

en primer lugar una forma de comunicacién entre los hombres. De aqui
también el que Idgos sea palabra, pero el que no toda palabra sea I6gos;
es decir, no posea como lo que domina y da la medida el caricter del
légos. A las palabras tales como son todas, a las palabras de uso, cuya
forma es el estar presentes de inmediato en el lenguaje llamado natural
Y, por tanto en la conversaci6n cotidiana; en la que siempre nos es posible
encontrarlas como algo ya alli y disponible para el consumo y el uso; los
griegos, ya desde la primera época de la cultura, las designaron con el
término eTra; generalmente empleado en plural. Ldgos, en cuanto palabra
del lenguaje y esencia del habla, es un especial modo de la palabra; el
que dice lo que a toda palabra le pertenece por esencia.

El decir mencionado en el término légos presente en el titulo
fenomenologia no es, pues, un mero decir palabras, un mero limitarse a
nombrar algo en el transcurso de la conversacién. Antes bien, en la
comprension que Heidegger tiene del mismo resuena su sentido mds
originario y radical. No se trata ahora, por otra parte, de adelantar una
interpretacion expresa y detallada acerca de lo que este término sig-
nificé para los griegos y, menos aidn, de los distintos cambios que su
comprensién experiment6 a lo largo de la historia de la cultura y de la
filosoffa de los griegos y en épocas posteriores. No hemos de limitar
aqui, por razones evidentes, a su recuperacién a partir del pensar de

Heidegger y, expresamente, de Ser y Tiempo.

“Adyos en el sentido de habla quiere decir mds bien lo mismo que SnAoiv,
hacer patente aquello de que “se habla” en el habla. Aristételes ha explanado
con mds rigor esta funcion del habla llamdndola émopaiveofa. El Adyog
permite ver algo (paiveobai) a saber, aquello de que se habla, y lo permite
ver al que habla (voz media) o a los que hablan unos con otros. El habla
“permite ver” amd, partiendo de aquello mismo de que se habla. En el
habla (dmopaiveaban.), si es genuina, debe sacarse lo que se habla de
aquello de que se habla, de suerte que la comunicacion por medio del habla
hace en lo que dice patente y asi accesible al otro aquello de que habla.

Adyos-Ldogos- menciona ante todo el “permitir ver” como el
fundamento a partir del cual resulta posible la palabra, y asf también
toda comunicaci6n. En tanto, de otra parte, este especial “permitir ver”

5. HEIDEGGER, Martin. El Ser y el Tiempo. Ed. Cit., p. 43. Heidegger
fundamenta aqui su propia comprensi6n del ldgos en Arist6teles: De Interpretatione,
caps. 1-6, también Metafisica, Z 4 y ética a Nicémaco, Z.

329



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

permite ver efectivamente y s6lo en ello cumple su cometido, se realiza,
en él se funda igualmente y con idéntica necesidad todo aparecer del
ente propiamente dicho; por tanto, todo aprehender algo en general. El
permitir ver, 16gos, llega asi a constituirse en el “correlato” necesario
para todo llegar a mostrarse el ente, en cuanto constituye la mds ori-
ginaria forma de cumplimiento de fodo relacionarse con en que s pro-
piamente existente el hombre. En el “permitir ver” y como tal “permitir
ver” tiene lugar la posicién del 4mbito en el que toda presencia y todo
presentarse son posibles; esto es, el mundo. Ldgos es, pues, el modo
propio de la apertura en que acaece toda presencia del ente, incluido el
Dasein mismo, como ser en el mundo. Por ello, también la condicién de
posibilidad para todo aprehender el ente desde el fundamento de la
presencia que le pertenece; esto es, el pensar.

Esto no obstante, no estando el “permitir ver” condicionado de
antemano por el ente, y tampoco por algin modo especifico de presencia
que pueda resultar determinante; lo que tiene su fundamento en el cardcter
de cerrado propio del ente en general; sino, por el contrario, determinadas
la presencia y la presentacién por la indole del “permitir ver” que las
hace posibles; puede el “permitir ver” de cada caso tener la direccién de
lo desoculto, pero también detenerse en lo que solamente parece ser tal;
o igualmente conducir a lo decididamente falso. En ello se funda para el

16gos, pensar, la posibilidad, siempre presente, de ser verdadero o falso:
«E] “ser verdad” del ASyos como aleyeuein. quiere decir: en el éyelv como
amogaiveadal, sacar de su ocultamiento al ente de que se habla y permitir
verlo, descubrirlo, como no-oculto (GAnbés). Igualmente quiere decir el
“ser falso”, weudeobal., lo mismo que engafiar en el sentido de encubrir:

poner algo ante algo (en el modo del permitir ver) y hacerlo pasar por algo

que ello no es”™.

En el lgos tienen fundamento por igual y en idéntico sentido la ver-
dad y la falsedad, pues, no obstante estar dirigido al ente desde la
perspectiva de su presencia y llegar incluso a determinar su presenta-
ci6n, aparecer, no se encuentra ¢l mismo ya en una relacién univoca y
necesaria con aquel, y ni siquiera en una relacién privilegiada que pueda
garantizar su acceso a lo que el ente mismo es. Antes que al [dgos la
direccién hacia la verdad, el “lugar” de la verdad, le pertenece a la
sensibilidad:

6. Ibid., pp. 43-44.

330




William Betancourt D.

“Verdadera” es en el sentido griego, y encima mds originariamente que el
llamado Aéyos la oiobnois, la simple percepcidn sensible de algo....En el
sentido mds original y mds puro, “verdadero”, es decir, simplemente des-
cubridor, de tal suerte que nunca puede encubrir, es el puro voEiv, el percibir,
con sélo dirigir la vista, las mds simples determinaciones del ser de los
entes en cuanto tales’.

En esta no determinacion previa del 16gos se fundan tanto la necesidad
de asegurar de algiin modo su correcto uso; un modo de su empleo que,
en cuanto determinado por y desde la naturaleza de su esencia, pueda
garantizar, asegurar de antemano, un dirigirse siempre y en cada caso
hacia la verdad del ente; en lo que ademds encuentra su razén de ser toda
16gica; como su libertad. A la naturaleza del pensar pertenece el que éste
sea ante todo libre; y esto, ms all4 e independientemente de todo intento
de imposicién posible. De aqui que la llamada libertad de pensamiento,
libertad del pensar, antes que un derecho constituya una determinacion
esencial del l6gos, un modo radical de ser todo pensar en cuanto tal, y
que, en rigor, no pueda ser negada de ninguna manera. Cuando una
cultura, o una época histérica determinada, concibe la libertad de pensar
como un derecho, més atin como un logro, antes que indicar con ello un
progreso en su desarrollo general, llega a evidenciar en lo que presenta
como mis valioso un modo real de deterioro y decadencia en los funda-
mentos tltimos que la hacen posible.

El l6gos en cuanto “permitir ver” evidencia desde lo propio de su ser
esencial la libertad, y ésta se hace manifiesta como la posibilidad real y
efectiva de acceder a la verdad o a la falsedad. Sé6lo porque esto es asi
tiene sentido en general un método, p°8oBos, un camino mediante el
cual resulte posible la correcta direccién de la mirada capaz de ver en
virtud y conforme a lo que “permite ver”. El ver mencionado en tltimo
término no es, sin embargo, un ver de la indole del ver meramente
sensible; dirigido necesariamente a lo que se muestra desde lo que apare-
ce, esto es, siempre verdadero; sino un ver previamente determinado
por lo que permite ver, ldgos, y ciertamente encaminado desde aqui.

Este ser previamente determinado no niega, sin embargo, la libertad
del ver. Antes bien, la hace posible en cuanto constituye el modo de su
cumplimiento, la forma de su realidad. A la esencia de este especial

7. Ibid,, p. 4.

331



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

modo de ver le pertenece, pues, el ser siempre un ver previamente, un
ver de antemano, pre-ver. En tal ver el hombre se conduce siempre de tal
forma que todo ver actual, todo ver propiamente, sélo le resulta posible,
llega a ser efectivo, gracias al “permitir ver” en que, de alguna manera,
ve de antemano. De aqui también el que todo ver racional, ver fundado
en el légos -lo que permite ver-, sea en Ultima instancia saber y
conocimiento; esto es, haber visto previamente, de antemano.

En la libertad del poder dirigir la mirada propia del l6gos desde su
fundamento, “el permitir ver”, hacia el ente que en cada caso aparece y
se muestra como lo presente en la apertura de su ser, consiste la mds
radical determinaci6n del pensar, I6gos. En cuanto en el dirigir la mirada
que permite ver el Dasein no estd determinado de antemano por el ente
mismo, ni inmediatamente frente a su verdad; esto es, no estd dirigido
hacia el ente univoca y necesariamente, y tampoco de manera expresa;
sino més bien librado en cada caso y siempre a su propia posibilidad
esencial, el permitir ver propio del Idgos; al pensar le pertenece por
esencia el tener que decidir siempre, una y otra vez, qué es aquello hacia
lo cual se orienta y cudl es su verdad, o su falsedad. En esta decisién
consiste, ademds, su mds alta y pertinente tarea. En ella el pensar llega a
realizar su esencia, es real, es propiamente pensar, [6gos.

El no estar dirigido directa y necesariamente al ente de tal modo que
toda relacién con éste comporte la univocidad como su més propio ca-
récter, pone de relieve la esencial libertad del pensar, ldgos, y, a una con
ello, la libertad del Dasein mismo como determinaci6n esencial de su
ser. Simultdneamente, sin embargo, en cuanto la esencia del ldgos consiste
en el permitir ver, en éste descansa todo llegar a ver propiamente, todo
aprehender el ente posible para el hombre. De aqui que en el “permitir
ver”, légos, y gracias a él, el Dasein realice de alguna manera una
posibilidad esencial de su ser atin antes de todo habérselas propiamente
con el ente, antes de todo entrar efectivamente en relaci6én con el ente.
Aquello frente a lo cual se encuentra el Dasein siempre, antes que el
ente mismo que le hace frente en cada caso, es a la posibilidad de los
entes. Esta “mera” posibilidad de los entes es, en virtud de la naturaleza
misma del /égos, el asunto mds propio del pensar, en el que todo saber y
todo conocimiento tienen su fundamento.

Sélo porque el Dasein esté ya previamente orientado y dirigido de

332




William Betancourt D.

antemano hacia la posibilidad del ente puede en general llegar a
aprehender el ente, y estd simultineamente en condiciones de decidir
acerca de su verdad o de su falsedad. De igual modo, s6lo porque toda
relacién con el ente es para el Dasein un estar previamente en relacién
con la posibilidad de los entes, es el Dasein mismo libre frente al ente.
En la radical libertad del Dasein frente al ente estriba la posibilidad de
toda decisi6n acerca del ente; asi como también, la necesidad de ponerse
en claro él mismo respecto a lo que en cada caso toma por su verdad o su
falsedad.

En la posesién de este especial “permitir ver”, logos, por parte del
Dasein se funda igualmente lo que Heidegger denomina una comprension
de “término medio” del ser; 1a que en cada caso y siempre sirve de punto
de partida a todo saber acerca del ente. Pero asi como esta comprension
del ser puede conducir a un auténtico saber, saber verdadero, puede
igualmente llevar a un no mds que creer saber, a un equivocar el camino.

Pero, precisamente en esta posibilidad consiste la riqueza del Dasein:
“Ahora bien, como no sélo es inherente al “ser ahi” una comprension del
ser, sino que ésta se desarrolla o se desintegra con la forma del ser del “ser
ahf” mismo del caso, puede el “ser ahi” disponer de ricas modalidades de
interpretacion”.

En cuanto al Iégos le compete el “permitir ver” siendo €1 mismo lo
que permite ver, llega a ser en el més universal de los sentidos lo que se
dice un método -1°6080s-. A la filosofia en cuanto ella consiste de manera
destacada en ser la tarea del pensar le estd dado como su mds peculiar
camino este: el pensar. En cuanto el pensar no es s6lo el método propio
de 1a filosofia sino, y ante todo, su posibilidad més alta y radical, la
filosofia estd determinada a partir de lo propio de su esencia por el
fundamento mismo del pensar: la posibilidad. Esta determina la filosoffa
en el modo de la libertad del pensar y, al mismo tiempo, le sirve de
direcci6n en la medida en que pone ante ella aquello hacia lo que ha de
dirigirse en primer lugar y de manera destacada: la posibilidad en que
todo “permitir ver” permite ver propiamente. Heidegger denomina a esta
especial posibilidad: ser. En cuanto el pensar es la libre posibilidad de
dirigirse al ente desde su mds radical posibilidad, aquel, el pensar,

8. Ibid., p. 26.

333



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

encuentra en el seguir esta direccién su mds alto cumplimiento: en el
que llega a ser ciertamente a la manera de su esencia. Porque la tarea del
pensar tiene lugar de manera destacada en la filosoffa y porque por su
esencia y su direccion el pensar estd dirigido, como lo que permite ver,
al permitir ver como a su posibilidad, y ésta es una con la posibilidad de
los entes en general; la filosoffa es, esencialmente considerada, ontologia;
esto es, pensar dirigido al ser de los entes. Heidegger denomina

fenomenologia a tal pensar:
“La expresién “fenomenologia” puede formularse en griego asi: A°yew
T& @aivdueva. Pero A°yeiv quiere decir amo®aiveofal.
“Fenomenologia” quiere, pues, decir: amo@aweofa Ta Paivdueva:
permitir ver lo que se muestra, tal como se muestra por si mismo,
efectivamente por si mismo™”.

En cuanto la posibilidad es lo mds propio del pensar, éste no estd ya
dirigido de antemano a ningiin ente, sino més bien, y en primer lugar, a
lo que, constituyendo la posibilidad del ente no es ello mismo un ente;
por tanto, a lo que posee fundamentalmente el cardcter de lo atin no
desoculto, de lo atn no presente y dado a la manera del fenémeno -
douvdpevov-. Esto oculto y de antemano vigente es justamente lo que
hay que mostrar y a ello se dirige el pensar. Y sin embargo, no se trata
tampoco de algo asf como intentar mostrar lo oculto a la manera de los
fenémenos. Antes por el contrario, esto oculto ha de seguir siendo la
posibilidad de los fenémenos, su fundamento.

A la pregunta por aquello que la fenomenologia como método del

pensar ha de “permitir ver”, responde Heidegger:

“Con evidencia, aquello que inmediata y regularmente justo no se muestra,
aquello que, al contrario de lo que inmediata y regularmente se muestra,
estd oculto, pero que al par es algo que pertenece por esencia a lo que
inmediata y regularmente se muestra, de tal suerte que constituye su sentido
y fundamento.

Pero lo que en un sefialado sentido permanece oculto, o vuelve a quedar
encubierto, o sélo se muestra “desfigurado”, no es tal o cual ente, sino,
como han mostrado las consideraciones anteriores, el ser de los entes™".

Las anteriores reflexiones mostraron que ni los fenémenos estdn dados
inmediatamente al pensar, ni el pensar dirigido necesaria y naturalmente

9. Ibid., p. 45.
10. Ibid., p. 46.

334



William Betancourt D.

alos fenémenos. Antes bien, al pensar le corresponde como su més propia
y peculiar tarea el “permitir ver” lo que aparece desde el fundamento;
esto es, el descubrirlo “sac4ndolo”, por asi decirlo, de su “encubrimiento”,
el convertir en fenémeno. En esto se funda precisamente para Heidegger

la necesidad de la fenomenologia:
“Fenomenologfa es la forma de acceder a lo que debe ser tema de la
ontologia y la forma demostrativa de determinarlo. La ontologia sélo es
posible como fenomenologfa... Y justo porque los fendmenos no estdn dados
inmediata y regularmente, es menester de la fenomenologia™"'.

En el “permitir ver” algo, el fen6meno, que hace posible todo percibir
el ente, consiste la especial funcién del 16gos. En cuanto metédicamente
la fenomenologfa ha de orientarse expresamente hacia este “permitir
ver”, cuya mds propia tarea es siempre el sacar el ente de su en-
cubrimiento, el desocultar en el sentido del amo®aiecban, y en cuanto
adems la realizacion de esta tarea queda librada a la esencial libertad en
que se encuentra el /dgos mismo respecto del ente; el percibir en que el
ente resulta asequible, cada vez y en cada caso, es ya, antes que un mero
aprehender lo que aparece y se muestra, un interpretar, si bien casi nunca
expresamente desarrollado.

Interpretar quiere decir aqui, en primer lugar, decidir acerca del modo
en que es visible el ente; esto es, verdadero en el sentido de desoculto
-dAnBts-; y, en segundo término, pero con idéntica propiedad, asegurar
la interpretacién mediante un referir lo en ella aprehendido a su

fundamento. En este sentido afirma Heidegger:

“Tomada por su contenido es la fenomenologia la ciencia del ser de los
entes -ontologfa”".

El l6gos mencionado en la fenomenologia antes que caracterizar un
especial modo de aprehensi6n del ente o una determinada facultad del
hombre, sefiala 1a manera como se conduce el Dasein en todo aprehender,
percibir y conocer, el ente; esto es, la condicién de posibilidad para todo
acceso a los fenémenos, para todo conducir lo real al 4mbito de los
fen6menos, en el que por primera vez resulta aprehensible, posible de
ser percibido. En cuanto el /ggos de la fenomenologia menciona un modo

11. Ibid.
12. Ibid., p. 48.

335



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

de conducirse libremente el hombre frente al ente; mediante el cual él
mismo se constituye en la via de acceso a éste y simultdneamente en la
posibilidad para toda decisién acerca de lo que es ente y de cémo es; a la
fenomenologia le pertenece ser desde el punto de vista del método

interpretacion:
“El Aéyos de la fenomenologia del “ser ahi” tiene el cardcter del erhneuein,
mediante el cual se le dan a conocer a la comprension del ser inherente al
“ser ahi” mismo el sentido propio del ser y las estructuras fundamentales
de su peculiar ser. Fenomenologia del “ser ahi” es hermeneitica en la
significacién primitiva de la palabra, en la que designa el negocio de la
interpretacién”".

En cuanto toda interpretacién acerca del ente ha de comenzar por el
aseguramiento del fundamento a partir del cual interpreta, y en cuanto
tal fundamento no es otro que el Dasein mismo del caso, todo preguntar
por el ente ha de comenzar con la pregunta por el ser del Dasein; esto es,
por el sentido del ser. Hemos denominado Filosofia al intento de preguntar
la pregunta que interroga por el sentido del ser en general. Asi mismo las
reflexiones adelantadas han mostrado que dicho preguntar s6lo resulta
posible como preguntar fenomenolégico, desde la fenomenologia. ;Qué
especial relacién existe, pues seglin Heidegger, entre filosofia y
fenomenologfa?, entre filosofia e interpretacion?

Dejemos que sea el mismo Heidegger quien responda a este ltimo

interrogante:
“Ontologia y fenomenologia no son dos distintas disciplinas pertenecientes
con otras a la filosofia. Estos dos nombres caracterizan a la filosofia misma
por su objeto y por su método. La filosofia es la ontologia universal y
fenomenolégica que parte de la hermeneiitica del “ser ahi”, la que a su vez,
como analitica de la existencia, ata el cabo del hilo conductor de toda
cuestion filosdfica allf donde toda cuestion filosdfica surge y retorna” W

Pero asf como en el especial cardcter del ldgos se fundamenta la
libertad del ser del hombre respecto del ente, y desde tal fundamento
tanto éste como aquel se inscriben en el 4mbito de la mds amplia y radical
posibilidad; asf también la fenomenologfa, por tanto la filosoffa, siguen
siendo para Heidegger ante todo una posibilidad; no obstante se trate
ciertamente de una posibilidad muy especial, y hasta de una posibilidad

13. Ibid.
14. Ibid., p. 49.

336



William Betancourt D.

necesaria. Por ello precisamente el sentido de toda filosofia se completa
para Heidegger en un permanente retorno al punto de partida de todo
preguntar propiamente dicho. Dicho intento y dicho retorno sélo son
posibles en la medida en que la esencia misma de la filosofia siga siendo
la interpretacicn.

5. F1LosOFiA Y “PoLiTICA”

La constitucién efectiva del mundo como el todo del ente;
facticamente presente en cada momento en su cardcter de disposicién
para la manipulacién y el dominio, y derivada de la creciente e
ininterrumpida determinacién técnica de lo real, de la sociedad, el saber
y la cultura; plantea a la filosoffa la perentoria necesidad de ponerse en
claro frente a los muiltiples modos de conducirse el hombre en la sociedad
y, sobre todo, en lo referente al ejercicio del poder y a las posibles maneras
de conduccién del estado; esto es, frente a la politica. Los filésofos llegan
a ser cada vez mds conscientes de que toda responsabilidad filoséfica es
necesariamente también, y quizds ante todo, responsabilidad politica.
Hasta el punto en que en algunos casos resulta especialmente
problemdtico distinguir entre lo propiamente politico y lo estrictamente
filoséfico de una filosofia, entre el valor filoséfico y la validez politica
de un determinado pensar. De aqui el que al filésofo se le juzgue y
considere teniendo en cuenta su pensamiento politico y, sobre todo, su
compromiso politico, ain antes que sus aportes a la filosofia, y el que se
intente continuamente determinar el valor de toda filosofia a partir de su
funcién ideolégica.

También Martin Heidegger, ocupado como esté con lo propio de su
tiempo, tiene que pensar en lo politico; no sélo porque ello constituye
un sector del ente entre otros, sino porque la especial referencia de su
propio pensar a la facticidad y los modos de resolucién de la existencia
asi lo aconsejan y exigen.

Pero, si bien es claro que podemos aceptar sin més el que la filosofia
se ocupe con la politica, y que entendemos este ocuparse en el doble
sentido del comprometerse y del desarrollar expresamente una reflexién
filoséfica sobre la politica; si estamos dispuestos a aceptar que incluso
hay una “filosofia politica™; no parece tan f4cil aprehender esta direccién

337



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

cuando, como en el caso de Heidegger, se trata en la filosofia de un
pensar esencialmente ontolégico -metaffsico-. {No son precisamente on-
tologia y politica cosas esencialmente diferentes e inconciliables, cuando
no decididamente contrapuestas? gC6émo puede un pensar sobre el ser,
que ademds insiste en no ser mds que un volver a preguntar por el ser,
ocuparse con la politica?

Nos limitaremos aqui a dar algunas indicaciones acerca de la direccién
que, en nuestro criterio, hay que seguir si se quiere no s6lo responder
esta pregunta, sino ganar alguna luz acerca del ya largo y espinoso
problema relativo a la efectiva participacién politica del fil6sofo.

Pensar es siempre para Heidegger de-morarse el hombre en lo mds
propio del habitar el mundo y asi también construir, poner en obra,
habitando, creando obra-mundo y estado y, ademés, conociendo. De aqui
que las tres dimensiones bésicas a las que hay que dirigir todo interrogar
por el ente en su ser y preparar para el acaecimiento del ser mismo en su
verdad, sean para el filésofo el pensar, la poesia y el estado. En el pensar
el ente, en el poner en obra la verdad en la obra -poesia- y en la cons-
truccién del estado llega a estar en condiciones el hombre para asumir
responsablemente -respondiendo a un llamado- su destino, como
cumplimiento del sino en que se hace efectiva y real la historia epocal
del ser. Estas tareas quedan libradas, ademds, a los pensadores, los poetas
y los creadores del estado. En ellas se determina el modo como un pueblo
ingresa en lo propio de la historia, entendida como historia acontecida
de la verdad del ser, es decir como auténtica historia.

Politico es para Heidegger el espacio propio para el cumplimiento de
toda existencia auténtica y, en cuanto tal, un espacio contrapuesto al de
“la opini6n publica”, propio del “uno” -Man-. De aqui que el “destino”,
el cumplimiento de la existencia personal de cada uno, sea referido por
el filésofo al “sino”, al acontecer abarcante de la comunidad, que €l
llama pueblo®.

Heidegger refiere de manera inmediata el destino del individuo a un
acontecer mucho mds amplio, y denomina pueblo a la comunidad en
que, en cada caso, es el Dasein un “ser con otros™:

15. Cfr. POGGELER, O. Filosofia y politica en Heidegger, Alfa, Barcelona,
1984, p. 20 ss.

338




William Betancourt D.

“Pero si el “ser ahi” que es en forma de “destino individual” existe, en
cuanto seren el mundo”, esencialmente en el “ser con” otros, es su gestarse
histérico un “gestarse con” y constituido como “destino colective” -
Geschick-. Con esta expresién designamos el gestarse histérico de la
comunidad, del pueblo™".

Nosotros vemos en esta especial concepcién del pueblo el Iugar al
que debe dirigirse todo intento de comprensién de la politica en
Heidegger; un lugar que, por otra parte, estd muy cercano, a nuestro
modo de ver, a lo que piensa el griego con el término “pélis”. Desde
aquf la politica misma puede llegar a ser determinada como el intento
con la verdad del propio destino en el 4mbito global del acontecer
histérico de un pueblo en que se cumple, se pone en obra, lo que le
pertenece como destino colectivo -Geschick. Pero esto es algo que no
incluye la “opinién piiblica” como fundamento de las decisiones politicas
relevantes, sino que por el contrario la excluye, al menos en general, en
la misma medida en que conffa lo “politico” a los pensadores, a los

poetas y a los creadores del estado:

“Ia verdad del pueblo es la correspondiente apertura del ser en su totalidad
de acuerdo con el cual los poderes sustentadores, ordenadores y conductores
obtienen sus rangos y provocan su consenso. La verdad de un pueblo es
aquella apertura del ser a partir de la cual el pueblo sabe lo que quiere
histéricamente, al quererse a si mismo.” -Esta verdad, la “verdad del ser
ahi de un pueblo”, agrega Heidegger-, “es fundada originariamente por el
poeta; pero el asi descubierto ser del ente es concebido como Seyn y asi
también es ordenado (dispuesto) y por tanto es sélo abierto por el pensador
y el asi concebido Seyn se convierte en la dltima y primera seriedad del
ente, es decir, es colocado en la verdad histdrica determinada, al ser llevado
el pueblo a su st mismo como pueblo; esto se realiza a través de la creacion
de Estado destinado a su esencia, por los creadores del Estado. Pero todo
este acontecer tiene sus propios tiempos y, por lo tanto, su propia secuencia
temporal; los poderes de la poesia, del pensamiento, de la creacion del Estado
actiian, al menos en la época de la historia desarrollada, hacia adelante y
hacia atrds y no son de manera alguna calculables. Durante largo tiempo
pueden actuar el uno al lado del otro y reciprocamente, sin ser conocidos y
sin nexos, segiin el diferente desarrollo del poder del poetizar (Dichten), del
pensary del actuar del Estado y en circulos de diferente tamafio en la opinién
piiblica”"".

16. Cfr. HEIDEGGER Martin, El Ser y el Tiempo, ed.cit Nos. 27y 74.
17. Ibid, No. 74, pig. 415.

339



El concepto de “filosofia” en Martin Heidegger

Este texto sefiala para nosotros de alguna manera hacia el lugar, por
asi decirlo, en el que Heidegger sitiia la responsabilidad politica del
filésofo. Pues, en la misma medida en que la puesta en obra de la verdad
del ser, que llega a ser manifiesta como sino, es aprehendida como destino
por el poeta, el pensador y el creador de Estado; el espacio piiblico, en el
que cotidianamente y en general actiia politicamente el hombre, deja de
ser el 4mbito para la Politica. Politica es desde aquf para Heidegger el
espacio humano para la creacion del Estado, el dmbito en que el Estado
mismo encuentra fundamento y verdad para lo que le pertenece
esencialmente; esto es, para la puesta en obra del sino -Geschick- propio
de un pueblo. Dicho poner en obra co-rresponde al poeta, al pensador y
al creador del Estado. En el dedicarse a la realizacién de lo destinal del
destino -Geschick- consiste la responsabilidad de los poetas, los
pensadores y los creadores del Estado, como fundaci6n, apertura y
creacion destinada al cumplimiento de la esencia histérica de un pueblo.

Pero, nosotros debemos limitarnos aqui al mero indicar y a reco-
nocer la dificultad de una vinculaci6n concreta entre ontologia y politica.
Sélo nos resta destacar que el intento por esclarecer la responsabilidad
politica de Martin Heidegger como filésofo s6lo podré resultar adecuado
a su obra y a su pensar en la medida en que lleguemos a ser conscientes
de que para él mismo la responsabilidad politica del filésofo es, originaria
y prioritariamente, responsabilidad filoséfica; de que al pensador le
compete, ante todo, un intentar conducir a la determinacién de su verdad
histérica lo que el poeta funda como destino y el creador del Estado
realiza.

Pero, el destino mismo sigue librado a lo abisal y atin por pensar,
librado al ser mismo. Y ante lo propio del destino del ser lo tinico que
queda abierto y también disponible es el camino; ciertamente un camino
por recorrer, todavia no descifrado y en modo alguno calculable'.

18. HEIDEGGER Martin, de las Lecciones de invierno de 1934/35. Texto citado
por Poggeler, op.cit., pp. 22-25.

340




