Praxis Filosdfica Nos. 10/11 - Diciembre de 1999. Universidad del Valle

TIEMPO Y EXPERIENCIA ESTETICA, LOS ANALISIS
DEL “TIEMPO” DE HUSSERL Y LA NOCION
DE “ALEGRIA EXTRATEMPORAL” DE PROUST

Lucy Carrillo Castillo

ABSTRACT

This article takes Husserl’s Phenomenology, more concretely his
analysis of time, as its starting point. Departing from the pheno-
menological horizon of time, I ask about the relation between time
and the aesthetic experience. Through the notion of “extemporal
happiness”, as used by Proust in ‘A la recherche du temps perdu’,
ask whether the Phenomenology of time can provide a ground to the
question about the temporality of the aesthetics. If it is possible,
Phenomenology itself could find in aesthetics its own ground, because
it is precisely here where the phenomenological view is able to show
it scope.

El punto de partida de esta reflexién es la fenomenologfa de Husserl
¥y, particularmente, sus andlisis del tiempo. Es propiamente la
fenomenologfa del tiempo el horizonte desde donde pregunto por la
relacién entre tiempo y experiencia esética, que puede pensarse como
pregunta por la peculiar temporalidad de la experiencia estética. La
pregunta que sirve de hilo conductor a estas reflexiones es la
consideracién de si a través de la fenomenologia del tiempo se podria
despejar un nuevo campo para la pregunta por la temporalidad de lo
estético. Si esto fuera plausible, la fenomenologfa misma podria encontrar
en lo estético su més propio suelo, porque serfa ahf donde ella podria
llegar a mostrar la riqueza de su alcance.

He dividido este ensayo en cinco apartados: 1. La relacién de la
estética con la filosoffa del tiempo. 2. Un bosquejo general de la
fenomenologfa de Husserl, en tanto filosoffa del tiempo, que sirve de
referencia al tercer apartado. 3. Los andlisis husserlianos del tiempo. 4.
La relacién de tales andlisis con la pregunta por la temporalidad de lo

257



Tiempo y experiencia estética...

estético. 5. Lo que Proust comprende como alegria extratemporal, a la
hora de hablar de la experiencia estética y, desde donde gana significado
el titulo de su novela, En busca del tiempo perdido, el cual ha sido objeto
de diversas interpretaciones.

1. DE LA ESTETICA Y LA FILOSOFiA DEL TIEMPO

Una estética filos6fica fundada fenomenoldgicamente no tiene que
ver con alguna ocurrencia caprichosa. Ya Moritz Geiger habfa apuntado
esenciales lineamientos!, asf como Oskar Becker?, ambos discipulos de
Husserl. En esta misma direccién se desarrollan las investigaciones més
recientes de Mikel Dufrenne o Roman Ingarden, y en la actualidad, las
de Paul Ricoeur, por ejemplo. Pero en sus obras no hay referencias
explicitas al modo en que se experimenta el tiempo en la experiencia
estética; eso que pensadores y poetas han dado en llamar el instante y
que a mi me interesa a la hora de preguntar por lo estético; eso que, por
ejemplo, Proust nombrara como alegria extratemporal.

Por ejemplo, hay un pasaje en la novela de Proust que se repite en
variaciones -en el primer volumen-, resumiendo la composicién de la
novela, de los lugares, asi como de la historia de los personajes, aunque,
ante todo, habla de esa temporalidad de lo estético. Me refiero a la misica,
y, en particular, a la frase -tan cara a Swann, que sostiene la melodia del
andante de la sonata para violin y piano de Vinteuil, que recordard quien
se haya lefdo Por el camino de Swann. Marcel -el narrador- nos dice
algo acerca del modo como Swann la experimenta: “La frase, en cuanto
la ofa, sabia ganarse en el espiritu de Swann el espacio que necesitaba, y
ya las proporciones de su alma se transformaban; y quedaba en ella
margen para un gozo que tampoco correspondfa a ningiin objeto exterior

1. Cfr. Moritz Geiger: Phiinomenologische Asthetik, en Zeitschrift fiir Asthetik
und Aligemeine Kunstwissenschaft, XIX, 1925, pp.29-42. Del mismo autor: Zugdnge
zur Asthetik. Leipzig, Der neue Geist Verlag, 1928.

2. Cfr. Oskar Becker: Von der Hinféilligkeit des Schinen und der Abenteuerlichkeit
des Kiinstlers. Eine ontologische Untersuchung mi dsthetischen Phiinomenbereich,
en Festschrift Edmund Husserl zum 70. Geburtstag gewidmet. Ergianzungsband zum
Jahrbuch fiir Philosophie und phiinomenologische Forschung. Halle, Max Niemeyer,
1929.

258



Lucy Carrillo Castillo

Y que, sin embargo, en vez de ser puramente individual como el amor, se
imponfa a Swann con una realidad superior a la de las cosas concretas.
La frase despertaba en él 1a sed de una ilusién desconocida; pero tampoco
le daba nada para saciarla’™ Por €so, al escuchar esa frase musical, nos
dice Marcel, Swann experimentaba una alegria extratemporal®.

Pues bien, como fenémeno, 1o estético estd sujeto ala ley del tiempo.
Lo estético habita en cosas perecederas, pasajeras: un atardecer, una
pelicula, una melodia; en un libro, en un bastidor, en un trozo de bronce.
Pero -como para Swann-, para quien se entrega a la experiencia estética,
el tiempo deja de contar. Hablamos, entonces, de la fugacidad de lo
estético’ y decimos que cuanto més fugaz, cuanto més fragil ese instante,
tanto mds intensa y m4s significativa nuestra experiencia, en el sentido
en que nos desvela -no sabemos c6mo- el modo en que comprendemos
el mundo y nos comprendemos a nosotros mismos. De ahi que una
meditaci6n sobre lo estético permanezca atada a la reflexion filoséfica,
Y que la pregunta por la temporalidad de lo estético esté ligada
necesariamente a la filosoffa del tiempo.

Luego, ensayar a pensar la temporalidad de lo estético exige, por
principio, fijar las bases desde las cuales hablamos aqui del tiempo. En
la medida en que el tiempo -para decirlo con Kant-, funda la posibilidad
de toda comprensi6n, toda teorfa del tiempo gana legitimidad inicamente
en el horizonte de la filosoffa trascendental, esto es, desde la pregunta:
{c6mo es posible nuestra comprensién? Desde esta perspectiva, bien
puede decirse que la teoria kantiana del tiempo ha sentado las bases -
como carta magna-, de toda reflexién filoséfica posterior en torno al
tiempo.

No obstante -para citar un par de pensadores-, ya Schopenhauer haria
ver que si bien el tiempo es constituido por la subjetividad, esta, en tanto
yo trascendental, no es ninguna entidad arrancada del mundo ni de su
propia corporalidad®. Nietzsche, por su parte, sefialard que Kant

3. Por el camino de Swann. Trad. Pedro Salinas. Madrid, Alianza, 1983, p4g.
283. (En lo sucesivo citaremos los diferentes titulos de los voltimenes de la obra
conforme a esta edicién)

4. Cfr. El tiempo recobrado, pég. 225.

5. Cfr: Oskar Becker, op. cit., pég. 32.

6. Die Welt als Wille und Vorstellung 1, en Arthur Schopenhauer. Simtliche Werke
en 5 volimenes, edicién preparada por Wolfgang Frhr. von Lohneysen. Frankfurt

259



Tiempo y experiencia estética...

efectivamente ha solucionado el problema fundamental del tiempo
convirtiéndolo en condicién de toda representaci6n. Pero, también echa
de menos en Kant una filosofia del tiempo, donde este gane sentido
hist6rico, estético y préctico’.

Para ubicar el horizonte desde donde quiero desarrollar mis
reflexiones, quiero aqui, casi que anecdGticamente, sefialar lo siguiente.
Poco antes de morir, Wilhelm Dilthey resumia las intenciones de su
filosofia de la vida sefialando su propdsito, “comprender la vida en la
unidad de la conexién de la multiplicidad de sus partes, donde la unidad
radica en la naturaleza de la vida™™®. Para ello, sostenfa Dilthey, habia
sido necesaria una critica a la teoria kantiana que convierte el tiempo en
mera representacién y con €l a la vida misma.

Una perspectiva muy cercana a la de Dilthey en lo relativo a la vida
y a esta critica a la teorfa del tiempo de Kant es la que encontramos
también en Husserl. En el segundo volumen de las Ideas relativas a una
fenomenologia pura y una filosofia fenomenolégica, afirma: “El yo no
esoriginariamente a partir de laexperiencia -en el sentido dela percepcion
asociativa donde se constituyen unidades de multiplicidades-, sinoa partir
de la vida™.

Desde este punto de vista, la tarea que se le impone a Husserl es
comprender la unidad de la subjetividad, para lo cual hay que volver la
mirada hacia la vida interior de la subjetividad que Kant desde los
presupuestos de su filosofia no podia abordar. Como quien dice, Husser]
irrumpe en la interioridad del yo trascendental. Por eso, Husserl pregunta
por el curso viviente, por el proceso en el que el yo ya se encuentra en el

aM., Suhrkamp, 1994, p.51s. En castellano, El mundo como voluntad y
representacion. Trad. Eduardo Ovejero y Maury. México, Porrtia, 1992. Cfr. Pig.
30s.

7. Cfr. Stegmeir, Werner: Zeit der Vorstellung.Nietzsches Vorstellung der Zeit,
en: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 41, pp.202-228.

8. Cfi. Wilhelm Dilthey: Gesammelte Werke, Vol. V, p.4. En castellano, Psicologia
y teoria del conocimiento (Obras, vol. VI). Trad. Eugenio imaz. México, EC.E.,
1951, pég. 368.

9. Edmund Husserl: Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia
fenomenolégica. Libro segundo: Investigaciones fenomenoldgicas sobre la
constitucién. Trad. Antonio Zirién. México, U.N.A.M., 1997, pag. 300.

260




Lucy Carrillo Castillo

acto de pensar. En esta linea de pensamiento, Heidegger sostendr4
también que la vida como “categoria fenomenolégica fundamental”'®
tiene el “cardcter de 1a temporalidad”".. Y, aunque después tome distancia
de Dilthey y Husserl, en Ser y Tiempo dird que “el sentido del Dasein es
la temporalidad™'2,

Lo que me importa sefialar es la intencién comiin de estos tres
pensadores, quienes, junto con Bergson, bien puede decirse, son los
fundadores de la contemporénea filosofia del tiempo. Para esta, la
consideracién de la temporalidad de la vida humana desempefia un papel
esencial a la hora de ensayar una determinaci6n del ser humano desde
nuevos fundamentos. Donde la comprensién de esta temporalidad lleva
necesariamente a una confrontacién con Kant.

Para iluminar un poco las razones de esta critica a Kant, bdstenos dos
breves citas de la Critica de la razén pura. La primera, de ese apéndice
que afiade Kant en la segunda edici6n a la Analitica de los principios,
bajo el titulo de Refutacion del idealismo: “Mi propia existencia sélo
puede ser determinada en el tiempo™'3, Y en el capitulo sobre Los
paralogismos de la razén se nos aclara el sentido de esta afirmacién:
“El sujeto en el que tiene su fundamento originario la representacién del
tiempo no puede determinar su propia existencia en el tiempo mediante
esa representacién”'®. En suma, la subjetividad trascendental que
constituye el tiempo, no puede ella misma pensarse dentro del tiempo.
En consecuencia, no podemos hacer experiencia de ella en tanto objeto
de la intuici6n. Podemos, entonces, hacer experiencia del sujeto humano,
ciertamente. Pero, como sujeto empirico, en tanto aparece en el tiempo
objetivo, pero no desde el tiempo mismo'’, que no es otra cosa que esa

10. Cfr. Martin Heidegger: Phidnomenologische Interpretation zu Aristoteles,
Gesamtausgabe, Vol. 61, pag. 79ss.

11. Cfr, ibid., pag. 179,

12. Martin Heidegger: Sein und Zeit, 1972, pag. 331.

13. 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 275.

14. Ibid., B 422,

15. “Porque el tiempo mismo no puede ser percibido, la determinacién de la
existencia de los objetos en el tiempo s6lo puede acaecer a través de su enlace en el
tiempo en general, por tanto, s6lo a través de los conceptos que enlazan a priori” B
219.

261



Tiempo y experiencia estética...

subjetividad en su vida trascendental. Dicho con otras palabras, el yo
trascendental kantiano esté desarraigado de su facticidad.

Lo que Husserl se propondrd serd penetrar en la vida pura de la
subjetividad trascendental sin olvidar la facticidad de la existencia, para
lo cual emprender4 lo que él llamar4 la apertura met6dica hacia ella a
través de la “reduccién trascendental”. Esto quiere decir que se abstendra
de hacer cualquier afirmacién sobre la existencia factica del ser humano
y del mundo hasta descubrir en la vida de la conciencia el modo en que
el mundo y la propia existencia cobran sentido. Heidegger -para
mencionar meramente lo que a su modo de ver le distancia de Husserl-,
dird que mientras “para Husserl la reduccién fenomenolégica... es el
método del retroceso de la mirada fenomenolégica desde... el mundo
de las cosas y personas. .. hacia la vida trascendental de la conciencia...
en la que se constituyen los objetos..., para nosotros (es decir, para
Heidegger) reducci6n fenomenolégica significa el retroceso de lamirada
fenomenolégica desde el ya determinado entendimiento del ente hacia
la comprensi6n del ser ... de este ente”'®.

Heidegger quiere adoptar una actitud critica respecto a lo que llama
el subjetivismo de Husserl. Pero, adecir verdad, ambas reducciones tienen
més en comiin de lo que Heidegger ha querido decir aqui. Resulta que el
concepto heideggeriano de la reduccién fenomenolégica es
necesariamente retroceso hacia la subjetividad, esto es, al modo en que
el ser humano comprende el ser'”. En todo caso, este no es el lugar para
abordar esta cuestién. Més bien, aqui pretendo acompafiar a Husserl en
el camino que abre a la fenomenologia y para seguirle luego en los
lineamientos generales de su comprensién de la temporalidad y sus
anilisis del tiempo en sus Lecciones sobre la fenomenologia de la
conciencia del tiempo inmanente de 1905.

16. Martin Heidegger: Die Grundprobleme der Phinomenologie. Gesamtausgabe,
Vol. 24, pag. 29.

17. Hay que sefialar que la distancia que le separa de Husserl se funda en que
esta comprensién del ser es pensada como momento de un acontecer que no puede
entenderse como efectuacién constituva de un sujeto trascendental.

262




Lucy Carrillo Castillo

2. La FENOMENOLOGIA HUSSERLIANA: A LA BUSQUEDA DEL FUNDAMENTO
DE TODO APARECER

La consigna primera de la fenomenologia husserliana fue debemos
“ivolver alas cosas mismas!” Falta que veamos c6mo esta decisién marca
¢l sentido y la direccién de la tarea de la fenomenologfa. Pues, bien.
Estamos inmersos en el mundo ¥ pérmanentemente tenemos que
vérnoslas con las cosas. Las usamos, las gastamos, compramos nuevas
cosas, etc. A veces nos quedamos mirdndolas, sin més. C6mo aparecen
las cosas a nuestra percepcion? Si pensamos en qué consiste nuestro
usual modo de percibir en general, nos apercibimos de lo siguiente:
Siempre las percibimos desde un determinado punto de vista que no nos
permite percibir, por ejemplo, su parte posterior. Pero, siempre
suponemos, lo que no alcanzamos a percibir directamente. Siempre
estamos determinados a imaginar Yy a completar lo que se nos da en
£SCO1Z0s, en trozos y cada nuevo aspecto percibido en la cosa es mera
invitaci6n al descubrimiento de otros tantos aspectos de esa cosa's, lo
que, a la vez, nos permite constatar que nunca nuestra percepcién
consciente alcanza en su plenitud a lo percibido.

Podriamos decir que nuestra experiencia en general, estd condenada
4 ese tener que ver, digamos, con ese doble modo de aparecer de las
cosas: De un lado, esa su presencia irrecusable y, por otra parte, esa su
ausencia perpetua en la que se atrinchera. Las cosas, pues, se ofrecen
solo en el horizonte del proceso de la percepci6n inagotablemente abierto
a siempre nuevas posibilidades de descripcién. Esto significa que la
reflexi6n que debia acceder a las cosas mismas, comprueba que esa
decisién de comprender lo que sean las cosas, no tiene que ver nada con
ese volcar la atencién en las cosas individuales'®,

Miés bien, en la medida en que ninguna cosa se alza en el horizonte
de nuestra experiencia completamente aislada y arrancada de su entorno,

18. M. Merleau-Ponty: Fenomenologia de Ia percepcion. Trad. J. Cabanes.
Barcelona,Penfnsula, (1975). pp. 344ss.

19. Cfr. E. Husserl: Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia
fenomenolégica. Vol. 1. Trad. José Gaos. Madrid, EC.E., p. 65. (1985 (Citamos de
2hora en adelante como Jdeas | ey

263



Tiempo y experiencia estética...

la pregunta por lo que sean las cosas mismas, lleva a la reflexién hacia
el horizonte donde tinicamente ellas aparecen como tales cosas que se
hacen perceptibles. Este horizonte de percepcién siempre abierto no es
otra cosa que el mundo®. Y bien podemos hablar del mundo como
horizonte fenomenal, porque las cosas como esas cosas que aparecen,
esto es, como objetos de la percepcién, son fenémenos para un sujeto
que se apercibe de ellas. Por lo tanto, ahora nuestra mirada reflexiva se
dirige hacia la subjetividad misma en la medida en que ella es quien se
hace cargo del mundo. Propiamente hablando, s6lo mediante la
autorreflexién comienza la tarea de la filosoffa en tanto fenomenologia®.

La fenomenologfa, entonces, tiene como punto de partida y como
meta de sus andlisis a la vida pura que experimenta el mundo. Puede
decirse que la fenomenologfa pregunta: ;C6mo es cada uno de nosotros
en tanto sujeto trascendental? Esto es, ;¢ mo se hace posible que aparezca
el mundo? Hablamos de un yo cuando hablamos de esa vida trascendental,
que no es otra cosa que experiencia viviente del mundo, a la cual
llamamos vida inmanente, porque es ahi donde se constituye el mundo
en su trascendencia®. En otras palabras, el mundo objetivo saca todo su
sentido y su valor de realidad de mf mismo, pero de mi en cuanto soy el
yo trascendental®, y donde ese estar constantemente interesado por el
mundo determina el modo de ser de la vida de la subjetividad. Ella es
una vida necesariamente dirigida, orientada hacia el mundo. Husserl dird
que es una vida intencional®.

Cuando Husserl afirma que el yo trascendental constituye el mundo
objetivo, nunca quiere decir que ese sujeto sea una razén pura
desencarnada y arrancada del mundo. Lo que sf quiere decir, es que el
mundo, tal como lo conoce la ciencia fisica, debe su prestigio de
objetividad a su arraigo en la experiencia humana del mundo. Tendriamos
que preguntar si acaso para que haya un mundo de la fisica y de la

20. Cfr. ibid., pag 64ss.

21. Ibid., pag. 115.

22. Cfr. Martin Heidegger: Grunprobleme der Phinomenologie. Gesda-
mtausghabe, Vol. 24, pp. 430ss.

23. Cfr. E. Husserl: Meditaciones Metafisicas. Trad. José Gaos-M. Garcia-Bard.
Madrid, ECE., (1985). P4g. 68s.

24. Cfr. ibid., pp. 92ss.

264




Lucy Carrillo Castillo

astronomia, no tuvo que haber antes quien contemplara el cielo y -como
Pascal- se aterrorizara ante el silencio de los espacios infinitos.

La subjetividad trascendental de Husserl transcribe en esa
constitucién del mundo lo que atafie intimamente a los seres humanos
mismos. Cuando decimos el mundo, queremos con ello decir nuestro
mundo, en el que somos, con todo lo complejo y complicado del modo
de ser nuestro en el mundo. Todo acontecimiento en el mundo habla de
m{ mismo. Por eso, cualquier consideracién del mundo sin
acompafiamiento de la interioridad resulta del todo vana, incluso,
imposible. Es en este sentido que hay que comprender que el mundo
sea correlato de nuestra conciencia a la vez que nuestro destino. S6lo
por esto puede afirmar Husser] que la condicién primera de todo aparecer
es la subjetividad trascendental que sabe de su ser en el mundo, si bien
en su vida pura no lo tematiza™. Lo cual, lejos de ser una simpleza,
plantea algo paradGjico de nuestra condicion.

Todo lo que aparece en el mundo, aparece en el tiempo: Igual que
las cosas, nuestra existencia tiene un comienzo y un fin. Estamos
sometidos al poder del tiempo que nos instala en el mundo y nos arranca
del mundo. Y sin embargo, nos descubrimos a la vez como mirada
presente que sostiene, retine y ordena en el tiempo todas las cosas del
mundo. ;Cémo comprender que estamos en el tiempo, pero que -a la
vez- el tiempo mismo tiene su origen en nosotros? Responder a esta
pregunta pareciera ponernos en la situacién de aquel que se estd ahogando
y trata de salvarse tirando hacia arriba de sus propios cabellos. He ahi
una justificacién de la pregunta por el tiempo.

3. L.0oS ANALISIS HUSSERLIANOS DEL TIEMPO

Vivimos ocupados de nuestros asuntos, hundidos entre nuestras cosas,
y decimos que disponemos de ciertas cosas y que muchas veces nos
pasan cosas que no queremos; y la vida se nos agota en la tarea de
vémoslas constantemente con ellas. Sencillamente, nos orientamos en
el mundo a sabiendas de que hay ciertos plazos y términos en el tiempo;
que todo nuestro hacer y dejar de hacer tiene una duracién en el tiempo,

25. Cfr. M. Merleau-Ponty. Op. cit., pig. 440.

265



Tiempo y experiencia estética...

que -como en ese bello pasaje del Eclesiastés-, todas las cosas tienen su
tiempo.

Y cuando pensamos en esa duracién de las cosas y de nuestras vidas.
la pensamos como algo mensurable o calculable. Sabemos que un partido
de fiitbol dura 90 minutos. Decimos, ahora faltan tantos meses para la
las fiestas de Navidad. Pero también lo que llamamos propiamente lo
psicoldgico: Sentimos, por ejemplo, que lo que nos aburre dura demasiado
y esa duracién la medimos mirando repetidamente el reloj. En cambio,
olvidamos mirar el reloj cuando nos sentimos felices, porque sabemos
que lo que nos alegra siempre dura demasiado poco. En todos los casos,
toda duracién de las cosas la medimos conforme a escalas de tiempo
objetivo, ya sea mirando el reloj o el almanaque.

Este es, justamente, el punto desde donde parte la pregunta por el
tiempo de Husserl. Contamos con el tiempo, ciertamente; y no con
cualquier clase de tiempo, sino con un tiempo objetivo. Muy bien. El
problema es: ;y de dénde ha surgido ese tiempo objetivo? {Cémo
llegamos a darnos cuenta de que las cosas se extienden en el tiempo?
¢De d6nde sabemos lo que significa durar en el tiempo?26 Debe haber un
lugar donde se origine en nosotros esa impresi6n de la duracién temporal
y del correr del tiempo, porque de otra manera no podrfamos siquiera
imaginarnos que las cosas y nuestras vidas duran en el tiempo.

Resulta que las cosas del mundo, los objetos de percepcién, no sélo
tienen una permanencia objetiva en la medida en que estén ligados a un
lugar en el espacio. Ademds, en tanto fenémenos, estén arraigados en el
fluir inmanente de mi vida?. Se trata ahora de preguntar por el modo de
ser de ese arraigamiento, de c6mo se configuran los fenémenos en la

26. Cfr. Edmund Husserl: Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren
Zeitbewusstseins. Tdbingen, Max Niemeyer, 1980, pp. 369ss. (Cito el nimero de las
péginas de acuerdo con la paginacién original)

27. Este fluir, la conciencia inmanente del tiempo, no puede ser confundido con
lo que Kant llamara intuici6n interna o apercepcién empirica y al que Husserl apela
como concepto lockeano de reflexidn, que se refiere a la percepcién de las vivencias
psiquicas propias. Precisamente, la actitud fenomenolégica, a través de la reduccién,
busca hacer una “descripcién inmanente de la vivencia psiquica, [paralo cual] ya no
se pone ni aprehende la vivencia como estado, como “vivencia” del yo que tiene
vivencias y como ser en el tiempo objetivo, sélo entonces se gana la vivencia pura

266



Lucy Carrillo Castillo

conciencia. Y para eso hay que preguntar por el origen del tiempo y
comprender cuéles y c6mo son las configuraciones mds primitivas de
nuestra conciencia del tiempo®,

Originariamente, nos dice Husserl, cada ahora tiene para mi
conciencia un lugar privilegiado. Ya no se trata, como en el tiempo
objetivo, de un minuto cualquiera o de cualquier semana con sus siete
dias o de un siglo con sus indiferentes cien afios. Esto es, originariamente,
cada ahora no es un mero ahora neutral, sino que estd impregnado de mi
vida misma. Cada ahora es mi ahora. Ahora escucho miisica; ahora son
mis vacaciones; ahora es el afio de mi graduacion.

Cuando digo ahora, estoy pensando en este presente actual que vivo®,
en relacién con el cual todos los demds ahoras ya se han ido o est4n por
venir y estdn a mayor o menor distancia de este instante presente que es
su punto de referencia. Es desde ahora cuando hablo de mis recuerdos y
de mis expectativas. Pero, fenomenolégicamente, ya no considero el
recuerdo y la expectativa como meras vivencias psicoldgicas™. Pues, al
preguntar por su origen, oriento mi atencién hacia el modo de ser de mi
recordar algo en general o de mi estar expectante por algo en general.
Luego, Ia pregunta que sigue es, ;cudl es ese modo originario de ser de
los recuerdos y expectativas?

Cuando vivencio algo -ahora me gradio de bachiller-, ese instante
queda fijado en mi memoria como un ahora inamovible que se va
hundiendo en el pasado, pero que puedo hacérmelo presente, luego, como
recuerdo -hace tantos afios terminé el bachillerato?!. Desde esta vivencia

como objeto de la percepcién fenomenoldgica y se ejecuta por vez primera la
percepcién fenomenoldgica auténtica en su radical diferencia frente a la percepcién
empirica” E. Husserl: Problemas Jundamentales de la Jenomenologia. Edic. y trad.
de César Moreno y Javier San Martfn. Madrid, Alianza Editorial, 1994, pég. 83,

28. Cfr., Vorlesungen, pég. 373.

29. Cfr., ibid, pag. 378.

30. Cfr, ibid., pp. 378ss.

31. Cfr, ibid., pp. 382ss. No se puede perder de vista que los ejemplos que doy
se refieren a vivencias de las que tenemos una apercepcién empirica o psicoldgica.
Pero como se trata aqui de reflexién fenomenol6gica, lo que interesa es volver Ja
mirada desde la percepci6n psicoldgica a la percepcién fenomenolégica. Es decir,
pensar “hace tantos afios terminé el bachillerato” permanece como componente de

267



Tiempo y experiencia estética...

que ahora tengo me hago presentes el ayer en tanto fue un “hoy que ya
se ha ido” y el mafiana en tanto es un “hoy todavia no llegado” Los
recuerdos y las expectativas, es decir, el pasado y el futuro sélo tienen
sentido desde el presente actual -hace tres afios salf del cole 2io o dentro
de dos afios me habré licenciado.

Una pregunta que se puede plantear al llegar hasta aquf la reflexién
es: (Cémo es posible que yo, desde este ahora, me pueda hacer presentes
vivencias que ya se perdieron en el pasado o las que atin no se han dado?
Esta pregunta surge cuando de supone que el instante presente, que es
punto de apoyo y de referencia, es un ahora inextenso®, como si fuera
meramente una fisura o un corte tajante entre el pasado y el futuro.

Husserl descubre que el presente que ahora mismo vivimos es siempre
un lapso de tiempo. Decimos, ahora estoy hablando por teléfono, o ahora
estoy escuchando miisica o ahora estoy leyendo este articulo. El presente
que vivimos ahora, pues, se extiende en el tiempo, lo que significa que
va recogiendo el ahora puntual que ya se nos escapa y recibiendo el
ahora puntual que ya llega, y deviniendo con todos ellos. Otra cosa es el
coraz6n mismo del presente vivido, ahora sf, este “yaf puntual, que es
llamado por Husserl la “impresién originaria”.

Aquf descubrimos que no se trata meramente de pasado, presente y
futuro, como tres dimensiones desgajadas una de otra. El presente se
extiende, en la medida en que esa impresi6n originaria, cada ya puntual,
estd envuelta por un aura, por un halo que la abraza al ya que acaba de
pasary al ya que inmediatamente Ilega, continua e ininterrumpidamente.
Retengo cada ya que se me escapa hacia el pasado y protiendo hacia el
ya que se me acerca en su aparecer -sin darme cuenta, dice Husserl-,
pero constantemente, sin interrupcién. Retener y protender. Husserl dir
que son la retencién y la protenci6n las que posibilitan que la conciencia
del presente se extienda y tenga su propia densidad®. Del mismo modo

la reflexién que dirige la mirada al modo de vivenciar ese recuerdo en tanto acto de
recordar; se trata de considerar el recuerdo en sf mismo y captar la apercepcion que
estd enlazada con €l “con todo lo que es y constituye en si misma” (Problemas
Jundamentales de la fenomenologia, pag. 81).

32. Cfr., Vorlesungen, pég. 387s.

33. Cfr, ibid., pag. 390.

34. Cfr, ibid., pp. 393ss.

268




Luey Carrillo Castillo

£0mo transcurren las notas de una pieza musical que escuchamos, una
iras otra van quedando abrazadas, las retenciones unas a otras, de tal
manera que esto es lo que nos hace posible, como quien dice, que no
perdamos el hilo en cada una de las experiencias que hacemos, ya sea
cuando vemos una pelicula, leemos este articulo o cuando hablamos.

Sin esa unidad no serfa posible ninguna clase de experiencia. Luego,
€se entretejimiento permanente va forjando la historia pasada de mi
conciencia donde se conservan todos los ahoras yaidos, y a donde puedo
volver a encontrar esos instantes en sus respectivos lugares, mediante el
acto de volver a hacérmelos presentes en la memoria, De modo andlogo
se constituye también mi horizonte de futuro. De esta manera, mi
conciencia obtiene su horizonte de tiempo inmanente que es a su vez -y
era esto lo que Husserl preguntaba-, el fundamento desde donde se
constituye el tiempo objetivo™.

Pero las indagaciones de Husserl en torno al tiempo no se dan por
terminadas con el esclarecimiento del origen del tiempo objetivo. Es
mds, el desvelamiento de la forma estructural del tiempo inmanente ha
dejado para €l planteado un problema no sélo decisivo, sino también
fascinante®. La unidad originaria del tiempo (protencién-impresi6n
primitiva-retencién), no puede ella misma fluir en el tiempo. Esta
temporalidad originaria, no puede comprenderse como mera
transitoriedad, porque, entonces, se perderfa ella misma en el pasado.
Husserl, entonces, har4 un nuevo y decisivo descubrimiento: Que tenemos
nuestro pasado y nuestro futuro siempre aqui presentes en la totalidad
de una presencia siempre actual, en la forma de presente viviente.

Esto quiere decir en el pleno sentido hegeliano, que nuestro presente
actual deviene superdndose a si mismo, donde superacién significa
conservar a la vez que sobrepasar. En consecuencia, yo -como sujeto
trascendental- soy de forma originaria un constante presente viviente
Qque se renueva ininterrumpidamente®’. En suma, Yo soy la mirada que

35. Cfr. ibid., pag. 425ss.

36. Cfr., fbid., pag. 429.

37. “El yo es intemporal. Obviamente no tiene ningtin sentido considerar al yo
como algo temporal: El yo es supra-temporal, €l es el polo de los modos de
comportamiento del yo respecto alo temporal, €l es el sujeto que se comporta respecto
alo temporal” (Manuscritos inéditos, E. 1112, p.50, citados por Klaus Held: Lebendige

269



Tiempo y experiencia estética...

de un sélo vistazo soy capaz de abarcar toda la historia de mi vida
inmanente o, lo que es lo mismo, soy la mirada que de un solo vistazo
abarca al mundo™.

Pero, como en toda indagacién, cada respuesta hallada se abre a cada
vez mds dificiles problemas. Y, por eso, en este punto los andlisis del
tiempo se hacen todavia mds interesantes. Pero, aqui bastenos saber que
el fenomendlogo, se encuentra ante el enigma que plantea ese modo de
ser de la subjetividad originaria que fluye a la vez que permanece®.
Aqui se impone, ademds, una grave dificultad: ;C6émo realizar una nueva
autorreflexién, cuando autorreflexi6n significa mirarse a si mismo, es
decir, implica una distancia entre el mirar y lo mirado, que aqui yano es
posible?* De ese fluir mds primitivo del tiempo, donde comienza toda
posibilidad de esclarecimiento, no es posible decir nada, porque
permanece sustraido a cualquier determinacién que tendrfa que ser, en
todo caso, una determinacién temporal.

A pesar del esfuerzo de esclarecimiento de nuestro filésofo, este
presente viviente en el que estamos instalados permanece, si bien en
parte esclarecido, no por ello despojado del todo de la enigmaticidad
que le envuelve. En resumidas cuentas, nuestra subjetividad que configura
y constituye el mundo, no es en modo alguno un sujeto absoluto. Dada
la finitud de la subjetividad que reflexiona, se encuentra ante graves
limitaciones para esclarecerse, precisamente, en lo que la funda a ella
misma.

El problema del tiempo, como todos los problemas fundamentales
de la filosofia, escapa a las dltimas respuestas. En todo caso, Husserl
dird que la expresi6n enigma insoluble es un contrasentido para la
filosoffa, por lo que las indagaciones de la fenomenologia deben
proseguir. Como quiera que sea, nosotros aqui nos quedamos con el
hallazgo -nada despreciable- de un tiempo originario que constituye la
posibilidad de que haya para nosotros mundo y del modo también

Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des tranzendentalen Ich bei E. Husserl,
entwikelt am Leitfaden der Zeitproblematik. Den Hagg, Martinus Nijhoff,1966, pag.
117).

38. Cfr: Ideas], ed. cit., pig. 191.

39. Cfr. Klaus Held, op. cit., pp.134ss.

40. Cfr., ibid., pag. 119.

270




Lucy Carrillo Castillo

originario de nuestro abrimos camino hacia su comprensién y a la de
nosotros mismos. Desde esta perspectiva de la comprensién husserliana
del tiempo quiero ensayar acercarme a la comprensi6n de la temporalidad
de 1a experiencia estética en las reflexiones que siguen, no sin olvidarla
problematicidad de tal relacién.

4. EL TIEMPO FENOMENOLOGICO Y LA TEMPORALIDAD DE LO ESTETICO.

La pregunta por la relacién entre el tiempo y lo estético ha ocupado
desde siempre a los filésofos. Ya Platén en El banquete decia que la
belleza es la mediacién entre lo efimero del mundo sensible y lo eterno
del mundo de las ideas. La belleza y el arte han sido objeto privilegiado
de la tarea filoséfica, donde su caricter propio ha sido pensado desde el
fundamento y origen de toda realidad. Es desde ahi desde donde gana
sentido la relacién de lo bello y del arte con el tiempo. Asf, Schopenhauer
habla de “la detenci6n de la rueda del tiempo”; Nietzsche piensa en “la
superacién del devenir y eternizacién”; Hegel se refiere a ese rasgar la
relatividad de las relaciones finitas* y, en fin, Schelling haciendo justicia
a la gran tradicién comprende esa relacién como “lo eterno a la vez en
forma visible™*.

Yo quiero recoger ese sentido de la relacién tiempo-belleza y tiempo-
arte conservado en la tradici6n filos6fica pero, apelo a la finitud de nuestra
condicién para preguntar por el modo de ser de nuestra propia experiencia
estética. Puede ser arriesgado, pero pienso que es plausible ensayar a
comprender la temporalidad de lo estético a la luz de ese concepto del
tiempo desvelado por la fenomenologia.

La problematicidad de una relaci6n de 1a fenomenologia con la estética
tiene que ver con el horizonte mismo del discurso. El sujeto trascendental
husserliano es la intencionalidad que constituye el mundo. El mundo
como objetividad es comprendido desde un tiempo objetivo. El andlisis
fenomenolégico del tiempo nos ha llevado al descubrimiento del tiempo

41. Cfr. G.W.F. Hegel: Asthetik, vol. 1. Westberlin, Das europiische Buch, 1985,

pég. 108.
42. Cfr. EW.). Schelling: Philosophie der Kunst, en Ausgewiilte Schriften, vol.
11. Frankfurt, Suhrkamp, 1985, pag. 213.

271



Tiempo y experiencia estética...

inmanente en tanto condicién del tiempo objetivo. Pero, para decirlo
con Merleau-Ponty, “encontrdbamos, bajo la intencionalidad de acto o
tética, y como su condicién de posibilidad, una intencionalidad operante,
¥ya en acci6n con anterioridad a toda tesis o todo juicio, un “Logos del
mundo estético” (Husserl: Formale und transzendentale Logik, p.257)»%.
Merleau-Ponty recuerda aqui y advierte que cuando Husserl se refiere a
lo estético estd apelando a la “estética trascendental” La dificultad estriba,
justamente, en el peculiar cardcter de la experiencia de lo estético que,
como complacencia estética, dificilmente queda esclarecido mediante
el concepto del tiempo inmanente. No obstante, esa relaci6n del tiempo
fenomenolégico con la temporalidad de lo estético quiere apuntar aquf a
lo siguiente: la temporalidad de lo estético -que quiero ilustrar a través
de la idea proustiana de la alegria extratemporal-, es de algiin modo
esclarecimiento de la enigmaticidad del mundo Y -a pesar de la barbarie
y del dolor que habitan en el mundo-, es modo en que inauguramos la
posibilidad de que haya sentido Y que continuamente sigamos
aprendiendo a vivir en el mundo y tercamente queramos seguir aferrados
al mundo. Si en la experiencia estética hay algo asi como una donacién
de sentido, tiene que ser plausible pensar una relacién entre el modo
como se constituye originariamente para nosotros el tiempo -en sentido
husserliano- y la temporalidad de lo estético que recrea y configura
posibilidades.

Para bosquejar el campo que quiero explorar, bien podria decir, por
ejemplo, que no escuchamos una cantata de Bach o el Requiem de Fauré,
del mismo modo que meramente ofmos el ruido del tréfico en la calle;
no miramos un cuadro de Rembrandt o de Picasso del mismo modo que
miramos la primera plana de un diario; ni nos sumergimos en el mundo
del cine de Luchino Visconti o los mundos que nos narran los poetas
comonos libramos al entretenimiento que nos da una serie de television.
La medida de nuestra percepcién de lo estético est4 mds alld de toda
medida. Para decirlo con Kant, lo estético se descubre tinicamente a una
percepcion autorreflexiva®, Es decir, lo estético invoca €N Nosotros un
especial modo de percibir, lo cual no quiere decir que se trate de alguna

43. M. Merleau-Ponty, op. cit., Pdg.436. Cfr. infra la nota a pie nidmero 57.
44. Cfr. Kritik der Urteilskraft, Introd. VIL

272




Lucy Carrillo Castillo

acometida contra la 16gica inmanente al apercibirnos de las cosas y de
nosotros mismos. Si esta l6gica fuera violentada, no podriamos
apercibirnos de la peculiaridad de la manera como lo estético se nos da,
en tanto momentdneo esclarecimiento de los enigmas que nos vienen
planteados.

Decimos que lo estético crea desconcierto respecto a lo habitual en
tanto perturba, disloca el orden del tiempo objetivo. De tal manera que
se legitima afirmar que lo estético nos arranca de la cotidianeidad, trastoca
el mundo®. Con esto se quiere indicar que lo estético enriquece el sentido
del mundo, porque como quien dice, de golpe, nos abre a nuevas
posibilidades, nos reafirma en el mundo al reconfigurarlo para nosotros.
S6lo tras incursionar en los mundos de Kafka o Joyce, de Goya o Picasso,
comprendemos en qué medida en el mundo hay aspectos kafkianos o
joycianos; goyescos o picassianos. ..

Esa dislocaci6n del tiempo, eso que muchos han dado en nombrar
como instante supremo de la experiencia estética, es lo que yo me empefio
en llamar la temporalidad de lo estético y quiero ensayar a comprender
desde ese tiempo originario descubierto por Husserl. Por eso, el tiempo
que anima lo estético, esos instantes de complacencia que nos deparan
las cosas bellas y las obras de arte, es un tiempo configurador de sentido.
Es un tiempo que nos pone frente a meras posibilidades cuyo sentido se
Juega y pone en juego todas las posibilidades de nuestra perceptibilidad
¥ al que podemos acercarnos a la luz de esa estructura originaria del
tiempo a la que se refiere Husserl.

Un ejemplo paradigmético de esta estructura originaria del tiempo a
la que se refiere Husserl como la unidad de retencién-impresién
originaria-protencién es, precisamente, el modo en que escuchamos
miusica que, como sucesién de notas, es una peculiar ordenacién del
tiempo. Para ilustrar esto, quiero que sea Proust quien lo haga, en una de
sus disecciones de instantes vividos casi que microscépicas, y en
referencia a la ya mencionada sonata de Vinteuil:

“Indudablemente, las notas que estamos escuchando en este momento
aspiran ya, seglin su altura y cantidad, a cubrir delante de nuestra mirada

45. Wilhelm Weischedel: Die Tiefe mi Anlitz der Welt. Entwurfeiner Metaphysik
der Kunst. Tiibingen, J.C.B. Mohr,1952, pég. 15.

273



Tiempo y experiencia estética...

superficies de dimensiones variadas. .. y daros sensaciones de amplitud,
de tenuidad, de equilibrio o de capricho. Pero las notas se van
desvaneciendo antes de Que esas sensaciones estén lo bastante formadas
en nuestra alma para librarnos de que nos sumerjan las nuevas sensaciones
que ya estdn provocando las notas siguientes o simultdneas... (pero
nuestra alma)... fabrica para nosotros facsimiles de esas frases fugitivas
¥ nos permite que las enlacemos con las siguientes* para asf conservarlas,
Una tras otra van quedando abrazadas y entretejidas, por asf decir, las
notas musicales, de tal manera que voy guardando las que pasan y me
voy abriendo a las que vienen, ¥» s6lo asf, es posible que yo reconozca
una melodfa, que me represente la melodia en su totalidad. Pero, desde
esta estructura originaria del tiempo que pensamos en analogfa con
nuestra escucha de una pieza musical comprendemos, también, qué sea
el tiempo musical mismo.

En analogfa con el tiempo fenomenolégico, el tiempo musical es
tiempo que sostiene el peso del mundo y de nuestra propia interioridad,
en la medida en que ahf se funda la posibilidad de reconfigurar
permanentemente el sentido del mundo y de nuestras propias vidas. En
torno a esa frase de la sonata de Venteuil- Swann pensaba que “el campo
que se le abre al pianista no es un mezquino teclado de siete notas, sino
un teclado inconmensurable, desconocido casi por completo, donde aquf
y allé, separadas por espesas tinieblas inexploradas, han sido descubiertas
algunos millones de las teclas. .. para... mostrarnos la gran riqueza, la
gran variedad oculta, sin que nos demos cuenta, en esa noche enorme,
impenetrada y descorazonadora de nuestra alma. e,

Pero también ese tiempo musical hace posible que la sucesién de
notas musicales sea recogida en un “a la vez”, que pone a quien escucha
por encima de la mera secuencia del tiempo objetivo, para captar en ese
“alavez” esa melodia como tal melodia y en ella, abrirse al sentimiento
de una hicida comprensién de nosotros mismos, aunque s6lo mientras
dura la melodia, por un instante. Asf, esa frase musical para Swann, en
su fugacidad, participaba de nuestra condicién mortal: “Aunque desde
ese punto de vista la frase de la sonata era humana, pertenecia a una

46. Por el camino de Swann, pég. 251ss.
47. Ibid., pag. 410.

274




Lucy Carrillo Castillo

clase de criaturas sobrenaturales que nunca hemos visto, pero que, sin
embargo, reconocemos extaticos cuando algiin explorador de lo invisible
captura una de ellas y la trae de ese mundo... para que brille por unos
instantes sobre nuestro mundo. Eso habfa hecho Venteuil con esa frase™*.

Por eso decimos que no podemos escuchar a Bach, por ejemplo, sin
que nuestro mundo se trastoque. Porque, entonces, técnicamente seremos
capaces de decir lo que queramos sobre ello, pero permaneceriamos
analfabetos en el tinico sentido que vale la pena. A esto es a 1o que se
referia Adorno al decir, por ejemplo, que Proust era para €l mucho mds
que un elemento de su propia existencia espiritual®. Eso mismo podemos
decirlo de todo objeto estético en general. Pero para ilustrar aquf esa
temporalidad de lo estético he querido, a manera de ejemplo, echar mano
de la novela de Proust que, ademds, ya en su titulo apunta a lo que aqui
yo quiero hacer ver.

Adorno mismo nos dice que acceder al poder de fascinacién que
ejerce la obra de Proust requiere de un lector capaz de aprehender la
densidad del sentido que se despliega en las miiltiples perspectivas que
se abren en la narraci6n®. Y, en esta misma direccién, Walter Biemel®'
funda la grandeza de la novela de Proust en lo que llama la multi-
perspectividad en la que el novelista despliega ante nosotros sus mundos,

48. Ibid., pag. 413.

49, Cfr. Th.W. Adomno: Noten zur Literatur II. Franfurt a, M., Suhrkamp, 1987,
pig. 670.

50. Cfr., tbid.

51. Cfr. Walter Biemel: Zu Marcel Proust: Die Zeit als Hauptperson. Cfr.
Philosophyschen Analysen zur Kunst der Gegenwart, Den Haag, 1968, pp. 141-235.
Es innegable la agudeza de Biemel en la captacién de la manera en que Proust logra
exponer la “multiestratalidad del tiempo”, desentrafiando en qué consiste la ‘técnica’
que le permite a Proust apresar cada recuerdo. Biemel nos habla de “repeticiones”
diferentes: De una “repeticién con variaciones” (pp. 194 ss.) en el que destaca el
modo como percepciones de lo mismo se van transformando en el tiempo. Cada
lugar, cada personaje, cada vida, como la del amor de Swann, es la misma, pero
distinta. “Repeticiones descubridoras” (pp. 199 ss.) en las que se reflexiona sobre
algo vivido anteriormente y que se habia perdido en la inmediatez de la vivencia,
como el recuerdo, muchos afios después, de haber encontrado a Odette en cierto
lugar que s6lo ahora viene a ratificar la razén de sus viejos celos. “Repeticiones de
actos” (pp. 202 ss.) como lo que constituye los los habitos, el cardcter y el estilo de
vida de cada personaje. Asf, lo simbélico del juego de las catleyas en el escote de

275



Tiempo y experiencia estética...

sus personajes, sus reflexiones. Y Proust mismo nos dird: Esto tiene
que ver con el hecho de que cada lector es, cuando lee, el propio lector
de si mismo y que la obra del escritor no es més que una especie de
instrumento 6ptico que ofrece al lector para permitirle discernir lo que,
sin ese libro, no hubiese podido ver en si mismo®2.

5. LA TEMPORALIDAD DE LO ESTETICO Y LA ALEGRIA EXTRATEMPORAL
DE ProusT.

A través de la novela de Proust, la memoria de los diferentes
personajes reconstruye recuerdos de las cosas que en el curso del tiempo
se van transformando; de qué manera tantas experiencias que se habian
perdido en la inmediatez de la vivencia recobran sentido nuevo para
rememorar viejos hechos a la luz de las expectativas del presente. Estd
también la perspectiva de las costumbres y manias de los personajes,
que permiten al lector identificarlos s6lo por ellas. Estdn ahi, también,
los recuerdos involuntarios, como la célebre anécdota de la magdalena,
cuyo sabor aquella lejana tarde lluviosa de su infancia marcarfa para
Marcel el comienzo de su preocupacién por dilucidar lo que constituyera
la esencia de esos instantes de felicidad inexplicable.

En fin, vidas, lugares, cosas que son tomadas en consideracién en la
novela, en la medida en que transcurre el tiempo y se van abriendo a

Odette. “Repeticiones como reconocimiento” (pp. 205 s.) en tanto que en ellas se
enlazan los cambios de los personajes en el transcurso del tiempo narrado y ahora
rememorado. “Repeticiones como resumen” (pp. 206 ss.) que como series de
recuerdos reconstruyen y dan unidad a algiin acontecimiento. “Repeticiones como
vista en perspectivas” (pag. 213 ss.) referentes a la estructura ‘polifénica’ de la obra,
como relato de las vidas de los personajes desde el punto de vista de otros personajes
y sus cambios de opinién en el transcurso del tiempo. “Repeticiones negativas” (pp.
214 ss.) como experimentacién del modo como nuestras pasiones y anhelos son
‘olvidados’, es decir, pasados, se transforman en otros, y que es lo que, en el fondo,
nos permite sobrevivir. “Recuerdos involuntarios” (pp. 223 ss.) que, como la muy
célebre anécdota del ‘sabor de la magdalena’ son el motivo de la reflexi6n del narrador
sobre la manera de “recuperar el tiempo” y son, en tiltima instancia, la ocasi6n de la
novela misma en tanto que alrededor de ellas se tejerd la necesidad de exponer la
alegria por el triunfo sobre el tiempo.
52. El tiempo recobrado, pag. 264.

276




Lucy Carrillo Castillo

nuevas e inesperadas perspectivas. Pero, de entre ellas, hay una, alrededor
de la cual se tejen todas las historias y que es, precisamente, la que gira
en torno a la pregunta por aquello que aparece por brevisimos instantes
en la experiencia de lo estético, y que -como decfa antes-, tiene que ver
con el sentido al que apunta el titulo de la novela.

La pregunta de Marcel -el protagonista y narrador- por la esencia de
lo estético, es preocupacién alrededor de la cual gira su propio mundo y
se desenvuelve toda su vida anhelosa de comprender el modo en que
pueda escribir una gran novela que le haga un escritor famoso. Todo el
curso de su vida, es decir, el curso de la novela, es la historia de sus
dudas, de sus pequefios y felices hallazgos y sus titubeos, hasta que llega
a descubrir que lo que tiene que emprender el verdadero poeta -que €l
quiere ser- es la bisqueda del tiempo perdido: Tras la narracion de las
vicisitudes de su vida y de sus frustraciones respecto a su vocacién de
escritor, el narrador descubre al final de su vida - que coincide con el
final de 1a novela -, que el fervor y devocion que sintié desde su infancia
por lo estético, por eso inasible e inexplicable que habita en lo estético,
es la posibilidad de expresar lo que en el curso inexorable del tiempo se
resiste a perecer en €l y que como sustraido del tiempo es lo que siempre
ha experimentado como una “alegria extratemporal .

No se trata, entonces, de lo narrado mismo en la novela, ya sean los
recuerdos de la infancia (los recuerdos de los campanarios de Martinville
al atardecer, de las playas de Balbec, etc.), o los amores de Swann o el
caso Dreyfus, o la descripcién de la vida de la aristocracia ni las relaciones
de Marcel con la comunidad judia, o las reflexiones sobre el amor y los
celos, lo que traduce la esencia del espiritu poético de En busca del
tiempo perdido®. La novela nos habla, mds bien, de lo que desde esos

53. Cfr. ibid, pég. 225.

54, Latan celebrada biografia de Marcel Proust de George D. Painter (Trad. esp.
Barcelona, 1967) intenta precisamente resolver la enigmaticidad de la poesfa de
Proust - ese cardcter que podemos llamar genial-, recurriendo a la tesis de que para
poder penetrar en el mundo de “En busca del tiempo perdido” es necesario conocer
detalladamente la vida del autor, puesto que su obra estd prefiada de su propia vida.
Pero lo cierto es que toda poesia estd entretejida por la autobiografia del poeta que la
utiliza necesariamente, pero s6lo para expresar mediante ella esa inefabilidad de lo
gue Kant llamara las ideas estéticas.

277



Tiempo y experiencia estética...

mundos descritos sentimos que nos Ilega con tanta fuerza, de lo que de
ellos permanece para nosotros vivo y pleno de sentido y que, como tal.
sentimos como dispensado de toda vicisitud.

Por eso, la captaci6n y la fijacién de aquello que estd dispensado del
discurrir del tiempo -en el que acontecen las cosas, en el que se afanan
las vidas mismas de los personajes-, es lo que constituye la tarea propia
del poeta, segtin nos dird el narrador. Por eso, su obra ha de tener la
capacidad de ponernos en una determinada situacién que podamos vivir
precisamente como esa situaci6n, pero a la vez como reflexién sobre esa
situacién. El poeta quiere mostrar y hacer mds explicito este
desdoblamiento de nuestro dnimo en la reflexi6n estética: Reflexionamos
sobre lo narrado, pero este reflexionar sobre las cosas que €l poeta cuenta,
€s para nosotros, a la vez, autorreflexién que, obviamente, es auto-
rreflexi6n estética. Es este, justamente, el espiritu que anima los mundos
recreados en la obra de Proust que, de modo magistral, es creacién poética
que juega a reflexionar sobre la propia creacién poética:

Lo que constituye el auténtico acontecimiento al que asistimos en
nuestra plicida entrega a la experiencia estética -en este caso, ala lectura
de la novela de Proust-, es a la iluminacién de las inconmensurables
posibilidades que animan nuestra propia vida, como sucede cuando
efectivamente vivimos el amor, por ejemplo, que es tema privilegiado
de la novela. Lo cual yo pongo a su consideracién a través de una de las
reflexiones que se hacia Swann sobre su amor: “lo que nosotros mismos
llamamos nuestro amor y nuestros celos no son en realidad una pasién
continua e indivisible. Se componen de una infinidad de amores sucesivos
y de celos distintos, effmeros todos, pero que, por ser muchos e
ininterrumpidos, dan una impresi6n de continuidad y una ilusi6n de cosa
tinica”,

As{ también, Marcel dird de su amor por Albertine: “Yo no era sélo
un hombre, sino el desfile de todo un ejército donde habia apasionados,
indiferentes, celosos - entre los cuales ninguno se sentfa apasionado o
celoso de la misma mujer”, Proust habla de lo que nosotros, sus lectores,
también podemos experimentar como nuestro amor. Pero a donde se
dirigen sus reflexiones, es decir, a donde apunta su intencién poética es

55. Ibid., pag. 437.
56. La fugitiva, pig. 243.

278




Luey Carrillo Castillo

a la indicacién de lo que permanece en la inexorable sucesién de
sentimientos, al sentimiento de la transformaci6én misma de nuestra propia
identidad; identidad de lo que somos en medio del flujo continuo de yos
sucesivos y fugaces, para cuya aprehensién la exposicién de la vida del
amor es un medio eficaz. El amor, los celos, los recuerdos de la infancia
narrados en la novela apelan a nuestros propios amores, a nuestros celos,
a nuestros recuerdos; pero en el modo como los asumimos a través de la
experiencia estética, ellos tienen el poder y la fuerza de reconfigurarse,
donando, no uno, sino muchas posibilidades de su sentido. Alegria
extratemporal, entonces, en la medida en que lo estético transfigura lo
temporal en todas las posibilidades de sentido que podamos imaginar.
Ese “instante” de la experiencia estética guarda una relacién con el tiempo
que podria comprenderse analégicamente como la estructura originaria
del tiempo a la que se refiere Husserl como la unidad de retencién-
impresi6n originaria-protencién y que arriba ilustrdbamos con el ejemplo
del tiempo musical®’.

Enla novela de Proust, mediante la presentacién sucesiva, alternativa,
perspectivistica de los acontecimientos que dan vida a la historia del
amor de Swann se nos desvela el mundo intimo de Swann, 1o cual nos es

57. Aqui queda planteada la pregunta acerca de c6mo puedo pensar desde la
fenomenologia la especificidad de lo estético, que llamo instante, pero que
propiamente debo llamar instante de complacencia. Obviamente, la relacién analdgica
que aquf hago sélo puede apuntar al vislumbre de la estructura formal de la
temporalidad de lo estético. El tiempo fenomenolégico se origina en el continuo
fluir que nunca se interrumpe. Segiin Husserl, en cada ahora tengo siempre un nuevo
dmbito de simultaneidad de conciencia. Ese ‘ahora’ fenomenolégico es incon-
mensurable con todo ahora del tiempo objetivo, pero también con todo ahora de la
apercepcién empirica o vivencia psicolégica. Ese cardcter distintivo y originario del
ahora fenomenolégico es lo que me da ocasién para preguntar por su relacién con la
temporalidad de lo estético. Pero, de qué manera esa estructura de la temporalidad -
suponiendo que sea similar a la temporalidad de lo estético o, incluso osando a
suponer que sea la misma-, pueda albergar en ella la peculiaridad misma de la
experiencia estética, eso que llamamos la complacencia estética, es algo que aqui no
puedo entrar a analizar. Si redujera el concepto de la experiencia estética a la
experiencia del arte, tendrfa que suponer que esa donacién de sentido -cuya fuerza
se alberga en el ahora- s6lo podrfa llevarse a cabo con ocasién de la experiencia del
arte. Ello plantearia la pregunta por los individuos que no tienen contacto con el arte
¥y no sabria, entonces, cémo podria sostener una relacién de la temporalidad de lo

279



Tiempo y experiencia estética...

transmitido desde la intimidad de las evocaciones de Marcel. Pero, en
tltima instancia, lo que se ilumina, lo que se desvela ante nosotros, los
lectores, es nuestra propia intimidad. Ese serd uno de los grandes
descubrimientos que hard Marcel al final de la novela: “La grandeza del
arte verdadero reside en volver a encontrar, en captar de nuevo, en
hacernos ver esarealidad lejos de la cual vivimos, de la que nos apartamos
cada vez mds a medida que va tomando més espesor y mds
impermeabilidad el conocimiento convencional con que sustituimos esa
realidad y que es muy posible que muramos sin haberla conocido y que
es, ni m4s ni menos, que nuestra propia vida™*, Cada una de las vicisitudes
del amor de Swann, cada uno de los instantes de su amor nos permite
vislumbrar las infinitas posibilidades de lo que somos; que somos uno y
una infinidad de yos distintos a la vez: temerosos, osados, entregados,
egoistas, etc., y que cada uno de esos yos nos acompaiia segiin su propio
modo de sentir, cuando contemplamos un atardecer, cuando nos abrasa
un amor y hasta cuando nos ausentamos de nosotros mismos.

Pero, lo extraordinario, es que lo estético nos permite comprender
que lo que sentimos de nuestro mundo personal como lo més intimo, lo
s6lo nuestro, absolutamente intransferible, es comiin a todos los humanos.
Sobre esto también reflexiona Marcel: “... esa cosa inefable que diferencia
cualitativamente lo que cada uno ha sentido y que tiene que dejar en el
umbral de las frases..., eso, lo hace surgir el arte, exteriorizando en los
colores del espectro la composicién intima de esos mundos que llamamos
los individuos y que sin el arte no conoceriamos jamds ... ver con otros

estético con el tiempo fenomenolégico. Pensar la relaci6n tiempo fenomenolégico y
temporalidad de lo estético me remite al problema ante el cual, durante muchos afios
tuvo que lidiar Kant. Desde la primera edicién de su Critica de la razén pura, en
1781, Kant habia descubierto que el concepto de conformidad a fin era un principio
a priori; que era principio de lo que di6 en llamar facultad de juzgar. Pero, tal como
expone en el prefacio a su Critica de la facultad de juzgar, en 1790, lo que le rompié
la cabeza durante tantos afios era poder comprender c6mo ese principio desde el
cual podia sacar partido para reflexiones sobre la naturaleza, no sélo podia estar
vinculado a lo que llama el sentimiento de placer y dolor, sino por qué y de qué
manera estaba necesariamente vinculado a él. Pues, precisamente, lo enigmético de
ladimension de lo estético es su relacién con esa peculiar complacencia que llamamos
estética.
58. La fugitiva, pag. 245.

280




Lucy Carrillo Castillo

0jos, con otros cien ojos, cien universos que cada uno de todos ve, que
cada uno de todos es...””.

Tanto Gilles Deleuze como Paul Ricoeur, centran sus reflexiones
acerca del significado del titulo de la novela en el instante en que al
protagonista se le revela el sentido de su vocacién de escritor, al final de
la novela. El narrador se dard cuenta ahi de que el efecto devastador del
tiempo sobre las cosas y las personas, puede ser el pretexto estético que
porte el peso mismo de lo poético. Entonces, sabré que tendrd que afanarse
por capturar lo vivido, lo escuchado, lo visto, lo recordado, lo vivenciado
de modo irreflexivo, etc., pero s6lo con el objeto exponerlo a la luz de
multiples perspectivas temporales, para recrear, ahora si, poéticamente
con ellas el efecto misterioso del tiempo en cuya desvelaci6n tinicamente
se hace posible capturar al tiempo mismo. La posibilidad de capturar el
tiempo mismo que en la inmediatez de nuestra vida se pierde en el curso
del tiempo, pasa por la captura de ese efecto misterioso del tiempo,
aprehensible Unicamente mediante la reflexién como alegria
extratemporal. Por eso, no alcanza a captar el sentido poético de la novela
la lectura de Gilles Deleuze® al sostener que recobrar el tiempo perdido
se agota en lo que él llama la historia del reto del apredizaje de los signost;
signos mundanos, del amor, del arte, etc.

Paul Ricoeur sostendrd que esa extratemporalidad que sefiala la
expresién “recobrar el tiempo” es la tarea que ahora se plantea Marcel
de resucitar el tiempo pasado que ha malgastado para narrarlo en una
obra duradera®. Aunque Ricoeur afirma que la novela de Proust es una
f4bula sobre el tiempo, piensa que recobrar el tiempo es un mero volver
la mirada unificante hacia un tiempo pasado hecho girones, con lo cual
su interpretacién no alcanza el verdadero sentido poético de buscar y
hallar el tiempo mismo, que es ese tiempo que permanece perdido, porque
no nos detenemos a reflexionar en el modo como, no s6lo rememoramos
con coherencia el pasado, sino, mds bien, como el mundo y nuestras
vidas constantemente renuevan su sentido abierto a un futuro siempre

59. La prisionera, pag. 277.

60. Cfr: Gilles Deleuze: Proust et les signes. Paris, 1983, pég.11

61. Cfi: Paul Ricoeur: En busca del tiempo perdido: el tiempo transitado, en
Tiempo y narracién. Configuracion del tiempo en el relato de ficcion. Vol. 1. Trad.
Agustin Neira. México, Siglo XXI, 1995, pp. 582ss.

281



Tiempo y experiencia estética...

incierto. Por eso, -y, aunque sus reflexiones se queden en el mismo
horizonte de interpretacién de Ricoeur-resulta muy acertado que Walter
Biemel titule su ensayo sobre la obra de Proust, El tiempo como
protagonista®.

Al comienzo de su novela, Proust se habia referido a la funci6n propia
de lo estético planteando la cuestién de: jc6mo puede el espiritu dar
vida a esa mirada espiritual que se ve a sf misma? Ah{ hablaba de
incertidumbre que surge “cuando el espiritu se siente superado por si
mismo, cuando €], el que busca, es justamente el pafs oscuro por donde
ha de buscar”®, Al final de 1a novela se sabré que esa alegria extratemporal
-mediante la cual me he querido referir alo que aqui llamo la temporalidad
de lo estético-, es mirada espiritual, que como una llave clave abre una
compuerta de nuestra interioridad que conduce a una escalera que baja
directamente al fondo mismo del espiritu donde, -como diria Kant- moran
todas las fuentes de la vida.

Lo que nos pone en claro la novela de Proust, es lo que el poeta -el
artista, en general- debe proporcionar al lector -al espectador, a quien
escucha-: La posibilidad de recuperar, de apercibirse de ese tiempo que
lejos de sucumbir a la continua fugacidad de todo, es el lugar desde
donde se configura todo sentido. Desde esta perspectiva, la temporalidad
de 1a experiencia estética puede entenderse a la luz de esa nocién de
alegria extratemporal, como el sentimiento de la coincidencia entre
nuestra facticidad y las meras posibilidades de la misma, que es por eso
también sentimiento de esa situacién intermedia de nuestra interioridad
que en ese instante® oscila entre lo real y lo posible.

“Alegrfa extratemporal” mienta esa peculiar cualidad de la experiencia
estética conforme a la cual stibitamente un objeto tiene la capacidad de
arrancarnos del curso del tiempo en el que transcurre nuestra
cotidianeidad para convertirse, por un instante, en ocasién para
reconfigurar recogiéndolos, todo nuestro pasado y con €l todo nuestro
futuro imaginado y anhelado o temido pero sublimado -cualquiera que

62. Cfr. Walter Biemel, op. cit., pp. 141-235.

63. Por el camino de Swann, péag. 61.

64. Cfr: Giinter Wohlfart: ‘Der Augenblick. Zeit und Asthetische Erfahrung bei
Kant, Hegel, Nietzsche und Heidegger mit einem Exkurs zu Proust’, Freiburg/
Miinchen, 1982, pp. 161-174.

282




Lucy Carrillo Castillo

sea la cosa que consideremos estéticamente. La nocién proustiana de
alegria extratemporal guarda una cierta relacién, entonces, con esa unidad
originaria del tiempo de la que hablara Husserl. Al menos de ambas
nociones podemos decir que se refieren a un modo de ser del tiempo
que, como presente viviente o como instante sustrafdo del tiempo, es un
“ahora” configurador de sentido, moldeador de nuestras posibilidades.
Agqui no se ha tratado ni de hacer andlisis literarios ni de ilustrar
meramente los andlisis del tiempo de Husserl. He querido tinicamente, a
modo de ejemplo, dejar que Proust recreara esa temporalidad de lo
estético y seguir sus reflexiones desde la comprensién fenomenoldgica
del tiempo. Obviamente, la pregunta por la relacién tiempo y experiencia
estética sigue abierta®. En todo caso, desde la perspectiva de una estética
considerada fenomenolégicamente, es decir, desde una consideracién
de la temporalidad de lo estético, bien puede pensarse que las cosas
bellas y las obras de arte despiertan en nosotros aquella profundidad de
nuestro ser -aquel yo siempre oculto y desconocido-, que es quien dialoga
con ellas, se recrea en ellas, las acoge y retiene toda la inconmensu-

65. Este articulo es una reflexién parcial desde la perspectiva de un trabajo de
investigacién que adelanto en la actualidad -con apoyo econémico de la Fundaci6n
Caja Madrid- sobre la temporalidad de o estético y la miisica que tiene como horizonte
lo que en este ensayo he llamado la filosoffa de tiempo. Desde ahi intento ganar una
comprensién del tiempo -particularmente desde Bergson, Husserl y Heidegger- que
me permita elaborar ese concepto de temporalidad de lo estético. En este sentido, el
ensayo que aqui hago al pensar los andlisis husserlianos del tiempo al lado de lo que
Proust llama alegria extratemporal al referirse a la experiencia estética solamente
quiere apuntar a lo que considero pudiera ser una direccién en la cual intentar dilucidar
la enigmaticidad de lo estético: su temporalidad. Ménica Marcela Jaramillo,
actualmente profesora en la Universidad Industrial de Santader, muy amablemente
ha leido este articulo y escrito un comentario juicioso, al cual me quiero referir aqui
para sefialar la divergencia de nuestros puntos de vista. Quiero al menos referirme
brevemente a la tesis doctoral de la profesora Jaramillo, “E. Husserl et M. Proust. A
la recherche du moi perdu” (Paris/Montreal, Harmattan, 1997), resultado de un trabajo
riguroso y muy bien documentado, donde desarrolla su autorizado punto de vista
acerca de una relacién Husserl-Proust. Tras una exposicién de los andlisis de la
sintesis pasiva de Husserl en la primera parte de su trabajo, la profesora Jaramillo
propone en la segunda parte una interpretacién de “la teoria husserliana de la sintesis
pasiva como fundamento de la constitucién de una estética fenomenoldgica™, que la
autora comprende como una estética fenomenoldgico-genética. La lectura
fenomenolégica de la novela de Proust le sirve de hilo conductor para preguntar por

283



Tiempo y experiencia estética...

rabilidad del sentido que se nos entrega en la plenitud de su fugacidad.
Como si las cosas bellas y las obras de arte nos descifraran, en su
instantdneo destello, los enigmas y preguntas que para la filosofia
permanecen planteados. Precisamente, por ese movimiento hacia nuestra
interioridad que se opera en lo estético, llegamos a tocar los entresijos
de nosotros mismos y a la vez de las cosas. Esa apelaciénala interioridad.
a la reflexion, a la autocomprensi6n es lo que me ha sugerido arriesgar
la analogfa entre lo estético y el tiempo comprendido fenomenolé-

1a génesis de la obra de arte desde la perspectiva del sujeto creador. Después de leer
este ensayo, la profesora Jaramillo sefiala lo siguiente en referencia a la relacién que
yo aqui establezco entre Husserl y Proust: 1También desarrollo ese problema en mi
libro..., donde busco establecer que la relacién entre el “ser eterno” en Proust y la
reflexién fenomenolégica sobre la eternidad s6lo es posible a partir de la obra
concretada -pues dird Proust, “es preciso que la obra (...) se cree ella misma su
propia posteridad”. Al término de su comentario afirma: “no aparece finalmente [en
mi articulo] el sentido de la relacién entre la extratemporalidad de lo estético y su
posible tematizacion desde una perspectiva fenomenolégica. Ello no era posible sin
una diferenciacién previa de las posiciones de sujeto creador y del sujeto receptivo
frente a la obra de arte, asi como de un andlisis del tema de la memoria involuntaria”.
Lo que le interesa a la profesora Jaramillo es la pregunta por el “ser eterno” proustiano
y su relacién con “la reflexién fenomenolégica sobre la eternidad”, desde donde es
posible preguntar por la experiencia estética. Conforme a los lineamientos generales
de su libro, ella entiende la experiencia estética como constitucion de la obra de arte
en la experiencia receptiva, a la cual s6lo puede acceder el andlisis tras el
esclarecimiento de la génesis de la obra de arte. Lo que aqui yo pregunto es mucho
més modesto. No puedo considerar como obvia la relacién Husserl-Proust o, en otras
palabras, la relacién fenomenologfa-literatura, asf muchos respetables autores -entre
ellos la profesora Jaramillo- lo sostengan, u otros afirmen que las reflexiones sobre
la creacién literaria que hace Proust en la novela a través del narrador tengan cardcter
filoséfico y que, desde esa perspectiva se trate entonces de pensar la relacién de la
fenomenologfa de Husserl con el pensamiento filoséfico de Proust. Para mi una
relacién de concordancia, simetria o equivalencia o, como quiera que se pueda llamar
alguna supuesta obviedad de la relacién Husserl-Proust, permanece siendo
problemdtica. El instante de la experiencia estética debe coincidir ciertamente con
una estructura formal de tiempo. Pero no podemos perder de vista que ese instante es
instante de complacencia estética. Yo prefiero mantenerme cautelosa en el
planteamiento de la cuestién y sélo arriesgo la plausibilidad de una relacién Husserl-
Proust desde la mera perspectiva de pensar la estructura formal de la temporalidad de
lo estético desde el tiempo fenomenoldgico. Mientras el discurso de la profesora
Jaramillo respecto a la relacién Husserl-Proust es categorico, el mfo es meramente

284




Luey Carrillo Castillo

gicamente. Pero este ensayo s6lo ha tenido la pretensién de indicar
meramente una direccién para la reflexién sobre estos problemas.
Cuanto mds dificiles los problemas, cuanto mas esquivos a una
respuesta satisfactoria, tanto més fascinantes. Quiz4 no se decida en lo
estético la posibilidad misma de nuestra mera supervivencia. Pero es
innegable que ahi se decide algo importante respecto a nuestra
autocomprension y, con ella, nuestra comprensién del mundo, tal como
sucede con el problema del tiempo. Por eso, muy posiblemente no tenga

problematico. Mientras la profesora Jaramillo funda su discurso en el concepto de
eternidad, yo tercamente me aferro a la finitud, pregunto por la temporalidad, no
busco esclarecer lo que Proust poéticamente pueda llamar el “ser eterno” ni me
atrevo a preguntar por lo que con legitimidad pudiera llamarse una “reflexion
fenomenolgica sobre la eternidad”. Por otra parte, el problema de la experiencia
estética supone para la profesora Jaramillo Ia previa pregunta por la génesis del
propio objeto estético, que ella comprende exclusivamente como objeto artistico.
En cambio, cuando hablo de experiencia estética no me refiero dinicamente a la
experiencia de la obra de arte. Por eso, no considero necesario un previo discurso
sobre un “sujeto creadori como condicién para reflexionar sobre la experiencia
estética, lo que la profesora Jaramillo si hace para poder, desde ahi, emprender un
andlisis de lo que llama “sujeto receptor”. Ese cardcter “receptivo” pareciera
subordinar la experiencia de la obrade arte ala experiencia del artista, como si, por
ejemplo, la cantata nimero 82, “Ich habe genug”, perteneciente ala llamada miisica
eclesidstica de Bach que él compuso en loor de Dios, con objeto de que fuera lo mis
fiel posible a la fe y para despertar mayor devocién en los fieles, supeditara nuestra
experiencia de ella a meros sentimientos religiosos. Justamente, mi comprensién de
lo estético y mi pregunta por la temporalidad de lo estético quiere destacar el modo
en que lo estético invoca en nosotros nuestra capacidad configuradora y un peculiar
poder de recreacién de las propias posibilidades. Aunque siempre en broma, no le
falta razén a Oscar Wilde cuando afirma que una obra de arte es mero punto de
partida para la auténtica creacién que hace de ella quien la considera estéticamente.
Proust, quien fuera un buen lector de Wilde, continuamente y a través de toda su
novela hace reflexiones que harfan imposible comprender la experiencia de lo estético
como experiencia de un “sujeto receptor”. Claro estd, que desde un esquema
fenomenolégico de sujeto creador/sujeto receptor, seguramente puede legitimarse
recoger las reflexiones que hace Proust sobre la tarea del poeta y sobre lo que piensa
el novelista respecto a su lector. S6lo desde esa perspectiva, también, puede ganar
sentido una reflexién sobre el recurrente tema de la memoria involuntaria en la
novela de Proust. He apelado precisamente a Proust, no tanto para reflexionar sobre
la génesis y la constitucién del objeto artfstico, como para llamar la atencién del
lector sobre los recursos de los que se sirve el poeta en el transcurso de la novela

285



Tiempo y experiencia estética...

nada de gratuito mi pregunta por su relacion. Tanto mds, cuanto que de
lo estético puede decirse lo que se dice del tiempo, que es algo que
todos los seres humanos sienten y creen entender con claridad, pero
que nadie sabe a ciencia cierta lo que propiamente significa.

para recrear ¢ ilustrar esa alegria extratemporal: instantes, las mds de las veces
desdichados, de los amores de Swann y de Marcel, los recuerdos de los campanarios
de Martinville al atardecer, de las playas de Balbec, etc. No creo que se pueda supeditar
lo estético al arte o que el arte agote todo el 4mbito de lo estético. Por eso, desde el
supuesto de que estuviésemos de acuerdo en que contemplar un atardecer o caminar
por la playa, por ejemplo, sea una experiencia estética, me pregunto, ;c6mo tematizar
ahi la supuesta necesaria diferenciacién entre “sujeto creador” y “sujeto receptivo”?,
;c6mo abordar desde ahi el concepto de obra de arte? Si cuando experimento
estéticamente un atardecer soy considerada “sujeto receptor”, ;a quién deberia llamar
“sujeto creador”? A mi me parece que con el recurso de la profesora Jaramillo a la
eternidad y a la idea proustiana de ser eterno se podria tener un vislumbre que podria
resultar todo lo sugerente que se quiera, pero que seria, en todo caso, sumamente
discutible. Aqui -insisto- solamente he querido acercarme a la pregunta por €l modo
como acontece para nosotros el tiempo cuando experimentamos estéticamente.

286




