Praxis Filosdfica Nos. 10/11 - Diciembre de 1999. Universidad del Valle

LA ETICA FENOMENOLOGICA
Y LA INTERSUBJETIVIDAD

Guillermo Hoyos Vdsquez

RESUME

L’objetif de ce travail est de montrer les limites de la phé-
noménologie de I'intersubjectivité dans la pensée d’Edmund Husserl,
dans sa tentative pour fonder 1'éthique. C’est précisément dans ce
cadre que nous suggérons de prendre en compte la compréhension
de la phénoménologfe de la part d’ Emmanuel Levinas, qui propose
comme une alternative au projet husserlien I’ “Ethique comme
philosophie premiére”.

“(...) cuando intento describir el rostro por la responsabilidad a la
que llama en mi, y a la que llama yo, y al mismo tiempo oigo en esa
llamada el grito del mendigo y del perseguido, y en la mendicidad una
orden —a la vez autoridad y miseria-, ;cito la Biblia?; ;hago fenome-
nologia?”'

Emmanuel Levinas

En septiembre de 1982 pronuncia Emmanuel Levinas en Lovaina su
Conferencia “Etica como filosoffa primera”. En ella parte de la
fenomenologfa, de la cual Husserl dijera en Filosofia primera: “tengo la
conviccién de que con la brecha abierta por la nueva Fenomenologia
Trascendental ya se ha llevado a cabo la primera irrupcién de una
verdadera y auténtica Filosoffa Primera, aunque s6lo como aproximacion
inicial y todavia incompleta™ . Pero “Etica como filosofia primera” méis

1. LEVINAS, Emmanuel. Autrement que sauvoir. Paris, Osiris, 1988, pig. 74.

2. LEVINAS, Emmanuel (Préfacé et annoté par Jacques Rolland), Paris, Rivages,
1998.

3. HUSSERL, Edmund Filosofia Primera (1923-24), Bogotd, Norma, 1998,
pig. 17.

173



La ética fenomenoldgica y la intersubjetividad

que inscribirse en esta tradicion, es ruptura con ella: contra una
fundamentacién ontolégica de la fenomenologia, propone fundarla en
la ética. Se reconoce hoy que la ética husserliana llega al callejon sin
salida de una intersubjetividad, que no se aclara en la V Meditaci6n
Cartesiana. Precisamente Levinas estuvo en 1928 y 1929 en los tltimos
seminarios de Husserl en Friburgo sobre psicologfa fenomenol6gica y
la constitucién de la intersubjetividad, reto de toda filosofia trascendental.
Es el tema de la V Meditacidn, cuya version francesa es del mismo
Levinas. Todo esto ayuda a comprender por qué “la temdtica de la
intersubjetividad, recreada en clave ética, constituird el nicleo central
de su pensamiento™.

Queremos comprender el sentido de la critica de Levinas a Husserl,
dado que acierta en el corazén mismo de la fenomenologia y se hace en
nombre de la ética. Para ello primero reconstruimos el camino recorrido
por Husserl en busca de lo que fue su idea de la fenomenologfa: “una
idea ética™ . Recordemos el pathos con el que inicia su “Filosoffa como
ciencia estricta”, como “la ciencia que satisfaga las necesidades teéricas
més profundas y haga posible, desde el punto de vista ético-religioso,
una vida regida por normas puramente racionales™®. Y al final de su
obra, en la Krisis, no es menos enfético: la fenomenologia hace de los
filésofos “funcionarios de la humanidad” (Hua VI, 15)7, pues cargan
sobre sus hombros la “responsabilidad por el verdadero ser de la
humanidad” (Ibid.); 1a “actitud fenomenolégica total y su correspondiente
epojé” estd destinada “a provocar una transformacién personal total,

4. SUCASAS PEON, J. Alberto “Emmanuel Levinas: esbozo biogréfico” en :
Revista Anthropos, N° 176, Emmanuel Levinas. Un compromiso con la otredad.
Pensamiento ético de la intersubjetividad, Barcelona, enero-febrero de 1998, pig.
15.

5. de BOER, Theodor. Von Brentano tot Levinas. Studies over de fenomenologie,
Meppel-Amsterdam, 1989.

6. HUSSERL, Edmund. “La filosofia como ciencia estricta” en: La filosofia
como ciencia estricta, Buenos Aires, Nova, 1981, pag. 43.

7. De aqui en adelante se citardn dentro del texto las obras de Edmund Husserl
segiin la husserliana: Edmund Husserl, Gesammelte Werke, Den Haag, Martinus
Nijhoff (hoy: Dordrecht, Kluwer Academic Publishers), de acuerdo con el tomoy la
pégina, por ejemplo, asi: (Hua VI, 15).

174




Guillermo Hoyos Vésquez

comparable en principio a una conversion religiosa” (Hua VI, 140).

En una segunda parte queremos examinar el aporte de la ética
fenomenoldgica a la discusién contemporédnea en el 4mbito de la filosofia
moral, politica y del derecho, es decir en el de la filosofia prictica. Si
bien, sobre todo a partir del ya cldsico articulo de P. F. Strawson “Libertad
y resentimiento”®, aparece claro el papel de una psicologia
fenomenoldgica de los sentimientos morales, en especial en la recepcién
de dicho planteamiento por Jiirgen Habermas y Ernst Tugendhat,
queremos ver si el significado de la ética fenomenol6gica no puede ser
mas radical que lo que ellos asumen.

Terminamos indicando cémo el fallido empefio de Husserl de
constituir la intersubjetividad a partir del yo trascendental, antes que un
fracaso es el descubrimiento de la inefabilidad de un individuo
(“individuum est ineffabile”), que no se deja constituir tedrica y
ontolégicamente; esto nos obliga a buscar el camino de la préctica, para
conservar la pretensién fundamentadora de la ética para la fenomenologia,
en propuestas como la de Levinas de una ética como filosoffa primera.

1. EL CAMINO DE LA ETICA FENOMENOLOGICA®

Con base en las iltimas publicaciones de los inéditos de Husserl, en
especial, los relacionados con sus lecciones sobre ética y valores (Hua
XXVIII), se ha propuesto'® examinar la ética fenomenolégica en tres
etapas.

En la primera se ocupa Husserl de la refutacién del escepticismo,
que se manifestaba entonces como psicologismo, reconociendo la

8. En: P. E Strawson, Freedom and Resentment and other Essays. London,
Methuen, 1974.
9. He tratado este tema mds en detalle en “La ética fenomenolégica” en: Edmund
Husserl, Filosofia primera. A propdsito de Edmund Husserl y su obra, Bogotd, Norma
1998, pp. 59-130.
10. Ver especialmente: Hans Reiner Sepp, “Mundo de la vida y ética en Husserl”
en: Javier San Martin (ed.), Sobre el concepto de mundo de la vida. Actas de la Il
Semana Espariola de Fenomenologia (1991), Madrid, UN.E.D., 1993, PP. 75-93;
Hans Reiner Sepp, “Teleologia y ética en la obra tardia de Edmund Husserl” en:
Anuario Filosdfico, Vol. XXVIII, N° 1, Universidad de Navarra, 1995, pp. 19-40;

175



La ética fenomenoldgica y la intersubjetividad

‘verdad’ de la skepsis, también en ética, al reivindicar el sentido de los
sentimientos morales, para mostrar luego sistemdticamente, en sus
lecciones hasta 1920, un desarrollo objetivo de la ética, semejante al de
la 16gica, muy cercano a cierto naturalismo moral. La analogfa urgida
por Husserl entre el darse los fenémenos correspondientes al
conocimiento cientifico y al punto de vista moral, podria radicalizarse
en el sentido propuesto por Heidegger: lo revolucionario de la intuicién
categorial es que en ella antes de cualquier operaci6n intelectual “lo
categorial, de 1a misma manera que lo sensible, nos es dado (gegeben)™™
Si las categorias nos son dadas, también los valores nos son dados, y en
ello radica su “objetividad”, con lo cual se refuta todo escepticismo.

El aspecto més innovador de la ética husserliana, se ubica en el transito
del andlisis intencional de los valores, en lo cual es superado por Max
Scheler'?, a la ética como asunto de personas individual Yy socialmente
responsables, y de aqui a la intencionalidad como teleologia y como
responsabilidad' . Ya las lecciones de ética del afio 1914 conclufan con
una parte dedicada a la ‘practica formal’, cuyo dltimo parédgrafo se referfa
a «La objetividad de las posibilidades précticas y su relatividad con
respecto al sujeto» (Hua XXVIII, 145 ss.). Allf se tematiza ya la moral
en relacion con el sujeto de la accién y se rompe la analogia del anlisis
intencional de la ética con el de la l6gica: «...nada se exige a priori
objetivamente de un sujeto, que fuera inalcanzable para €l. Lo que alguien
no puede, tampoco debe hacerlo. El propésito, que tiene el predicado

Hans Reiner Sepp, Praxis und Theoria, Freiburg, Alber, 1997; Javier San Martin,
“Etica, antropologfa y filosoffa de la historia. Las Lecciones de Husserl de
Introducci6n a la ética del Semestre de Verano de 1920” en: Isegoria, N° 5, Madrid,
marzo 1992, pp. 43-77; Christine Spahn, Phénomenologische Handlungstheorie.
Edmund Husserls Untersuchungen zur Ethik, Wiirzburg, Kénigshausen & Neumann,
1996.

11 HEIDEGGER, Martin Vier Seminare, Frankfurt, Klostermann, 1977, pig.
114.

12 Ver Francisco Gomd, “Scheler y la ética de los valores” en: Victoria Camps,
Historia de la ética, Tomo 111, Barcelona, Critica, 1989, PP- 296-326; Ricardo
Maliandi, “Axiologia y fenomenologia” en: Victoria Camps, Osvaldo Guariglia y
Fernando Salmerén (edit.), Concepciones de la ética, Enciclopedia Iberoamericana
de Filosofia -EIAF-, Volumen 2, Madrid, Trotta, 1992, pp. 73-104.

13. Ver mi libro Intentionalitiit als Verantwortung , op. cit.

176



Guillermo Hoyos Vdsquez

del deber, tiene asi un predicado més rico que el de la conveniencia. Y
ahora vemos pues que ya con esta ampliaci6n la subjetividad juega un
papel, que no tiene ninguna analogia en el campo del juicio y de la verdad»
(Hua XXVIII, 149).

¢ Qué significa para la ética esta ‘ampliacién’, gracias a la cual se
descubre la nueva funci6n de la subjetividad? ; Qué motiva el cambio de
perspectiva en la reflexion ética: de un andlisis fenomenoldgico de los
valores a una reflexién sobre el sujeto que valora y actiia en un contexto
determinado?

A esto responde Husserl en una segunda etapa de su ética, de corte
antropolégico: al comparar criticamente las consecuencias de la Primera
Guerra Mundial con la pretendida racionalidad de la filosofia, se pregunta
por el principio responsabilidad como condicién de posibilidad de
renovacién de la vida individual y de la cultura, desde un planteamiento
teleolégico de la intencionalidad y de la historia. Recordemos que durante
la guerra, Husserl pronunci6 ante los soldados que regresaban del campo
de batalla sus lecciones acerca del “Ideal de hombre de Fichte”, de las
cuales la segunda se intitulaba: “El orden ético del mundo como princi-
pio creador del mundo” (Hua XXV, 267 ss.).

Ya al terminar la guerra el motivo ético se radicaliza todavia mds
como critica a la cultura en general en sus diversas manifestaciones,
inclusive en términos insélitos en Husserl: “Comprendimos -escribe a
Amold Metzger- esta actitud radical, que estd totalmente decidida a no
mirar ni llevar la vida como un negocio..., actitud que es enemiga mortal
de todo ‘capitalismo’, de toda acumulaci6n sin sentido de haberes y
correlativamente de todas las depreciaciones egoistas de la persona...”
(Ibid., Introd., XXX). La evaluacién que hace de la guerra no podria ser
més negativa: “Lo que ha puesto al descubierto la guerra es la
indescriptible miseria, no s6lo moral y religiosa, sino filoséfica de la
fumanidad” (Hua XX VII, Introd., XII). Esto transforma todos los valores:

“Todo, ciencia, arte y cuanto siempre ha podido ser considerado como
bien espiritual absoluto, se convierte en objeto de apologética
nacionalista, de mercado y de mercancfa nacionalista, de instrumento de
poder”(Hua XXVII, 122). Los efectos ideol6gicos de esta transmutacién
de valores son patentes: “La fraseologifa y la argumentacién politica,
nacionalista y social tienen tanto y mds poder que la argumentacién de

177



La ética fenomenolégica ¥ la intersubjetividad

la més humanitaria de Jas sabidurias” (Hua XXVII, 117).

Para Husserl 1a solucién es el impulso renovador de 1a filosoffa, come
lo sugieren ya desde el comienzo sus articulos para la Revista J aponesa
The Kaizo: “Renovacién es el clamor generalizado en nuestra actualidad
lamentable y 1o es en el 4mbito general de la cultura europea. La guerra,
que la ha desolado desde el afio 1914 Y que desde 1918 s6lo ha cambiado
los medios de coaccién militar por ‘los m4s refinados’ de las torturas
espirituales y de las necesidades econémicas moralmente depravantes,
ha develado la falsedad interior, la falta de sentido de esta cultura. Y
precisamente esta develacién significa la interrupcién de su impulso
motriz” (Hua XXVII, 3)

La renovacién se logra gracias al desarrollo del “hombre como ser
personal y libre” (Hua XXVII, 23): “Como punto de partida tomamos la
facultad propia de la esencia del hombre, 1a autoconciencia en el sentido
preciso de autoinspeccién personal (inspectio sui) y de la facultad,
fundada en la inspectio sui, de tomar posicién reflexivamente acerca de
si mismo y de su vida Yy de actuar personalmente: autoconocimiento,
autovaloracién y autodeterminacién préctica” (Ibid.). Pero esta actitud
de la inspectio sui no se escapa del fantasma del solipsismo, como le
critica Heidegger a Husserl, en su examen del punto de partida de 1a
fenomenologia: “La actitud Y experiencia personalista se caracteriza
COmo inspectio sui, como introspeccién interna de sf mismo como del
yo de la intencionalidad, del Yo como sujeto de cogitationes. Aquiyala
misma expresién sola recuerda claramente a Descartes”!4 (Heidegger
1979, p. 169). Surge pues de nuevo la sospecha de una tematizaci6n
objetivante del sujeto moral, que no logra desprenderse del psicologismo
cartesiano,

Hasta el final de su obra seguird obsesionado el fundador de la
fenomenologfa por un ideal de exactitud de la psicologfa, semejante al
de las ciencias naturales, por una “ciencia a priori paralela, a saber, la
mathesis del espiritu y de la humanidad” (Hua XXVII, 7). Todavia en
las Conferencias de Praga (1935) reclama enfiticamente una psicologia
a priori pura “explicativa” que, sin ser fisicalista, s pudiera desde su

14. HEIDEGGER, Martin. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs,
Gesamtausgabe, Bd. 20, Frankfurt a.M., Vitorio Klostermann, 1979, pég. 169.

178



Guillermo Hoves Visquez

propio a priorilograr lo que la fisica desde el suyo, es decir, explicaciones
y previsiones inducidas a partir de aproximaciones (Cf. Hua XXIX, 156).

Este prejuicio logicista le impedir4 reconocer el auténtico sentido de
los sentimientos, en cuanto vivencias morales, cuando en la tiltima etapa
busca una concepcién trascendental prictica de la fenomenologia en el
sentido de conformar un ethos, que constituye la comunidad de quienes
viven del espiritu de autonomia, cuya tarea no se agota en una cultura
determinada, sino que es infinita. En una novedosa concepcién de la
temporalidad sefiala Husserl c6mo la ética, en cuanto autorres-
ponsabilidad, hace de la fenomenologia una filosoffa del presente!’ desde
una tradicién fundadora y en el horizonte de una tarea infinita por realizar
en cada momento histérico. Este sentido trascendental de la ética permite
en Krisis (Hua VI) dar toda su significacién a 1a problemitica del mundo
de la vida (Lebenswelt).

A partir de las reflexiones sobre el mundo de la vida se puede
caracterizar la ética fenomenolégica como un nuevo esfuerzo por redefinir
las relaciones entre teorfa y praxis, lo que obliga a la fenomenologia a
acortar las relaciones entre filosoffa trascendental y psicologfa. El
acercamiento de estos dos campos nos lleva a tematizar en una segunda
parte el sentido de los sentimientos morales y la constitucién de la
intersubjetividad, lo que nos obligar4 finalmente a asumir la propuesta
de una “ética como filosofia primera”.

2. PSICOLOGIA FENOMENOLOGICA E INTERSUBJETIVIDAD

En la Krisis Husserl adopta una doble estrategia para solucionar el
problema de la filosofia moderna que se ha movido entre el objetivismo
de las ciencias positivas y el subjetivismo de una filosofia trascendental,
que no ha podido resolver el enigma de la conciencia, el de la psicologia,
que se convierte ahora en “campo de decisiones” (Feld der Ents-
cheidungen). La arquitectura de la Krisis muestra el camino que debe
recorrerse una vez establecido el diagnéstico. Después de 1a reflexi6n

15. He ampliado esta idea en “La ética fenomenolégica: una filosofia del presente”
en: Carlos B. Gutiérrez (ed.), El trabajo filosdfico de hoy en el continente, Memorias
del XIIl Congreso Interamericano de Filosofia (4-9 julio de 1994). Bogot4, Editorial
ABC, 1995, pp. 783-796.

179



La ética fenomenolégica y la intersubjetividad

sobre el mundo de la vida para esclarecer el sentido de objetividad de las
ciencias, de lo que también se ocupa la Conferencia de Viena, se fija el
interés en “La psicologia en la crisis de la ciencia europea”, como se
titulan las Conferencias de Praga (noviembre de 1935). Para acercarnos
a ellas, destacamos el papel de los sentimientos morales en la discusi6n
contemporénea acerca del conocimiento de lo moral y de las condiciones
para la accién'®. En “Libertad y resentimiento”, propone P. F. Strawson,
ante la imposibilidad de resolver la antinomia kantiana entre
determinismo y libertad absoluta, buscar otro camino no para
fundamentar la moral en sentimientos, sino para comprender en qué tipo
de experiencias se nos da el fenémeno moral. Para Husserl ciertamente
la moral es de sentimientos, asf sus principios deban expresarse en juicios
(Cf. Hua XXVIII, 390-1). En esta linea han asumido una fenomenologia
de los sentimientos morales tanto Jiirgen Habermas como Ernst
Tugendhat, el primero para argumentar a partir de ellos y el segundo
para dar razones que los expliquen.

Frente a esta especie de constructivismo moral, las Conferencias de
Praga proponen un acercamiento entre la filosofia y la psicologia para
aclarar el a priori de los sentimientos morales. Hay que mostrar “c6mo
se implican mutuamente como en un destino comiin el problema de una
reformaradical de la psicologia y el de una reforma radical de la filosofia
trascendental” (Hua. XXIX, 109). Es necesario clarificar que la filosofia
trascendental no significa hacer comprensible una objetividad ya
constituida, como pudiera ser la propuesta kantiana, sino ofrecer la
verdadera fundamentacién de dicha objetividad mostrando cémo se
constituye su sentido (Sinn) y c6mo se verifican sus pretensiones de
validez (Geltung) (Cf. Hua XXIX 115).

Pero entonces génesis significa comunicacién: “no puedo pensarme
sin otros, sin comunidad con ellos. Nacido en una comunidad debo a la
comunicacién constante con los otros sujetos el contenido de mis

16 He desarrollado este tema en: “Ftica fenomenolégica y sentimientos morales”
en : Revista de Filosofia, nimero especial, volumen II/III, Maracaibo, Venezuela,
Universidad del Zulia, 1996, pags. 139-154; ver ademds: M* Luz Pintos Pefiaranda,
“;Dénde nace el sentido de la justicia y a qué nos debe llevar? La aportaci6n de la

fenomenologfa” en: Varios autores, En torno a la justicia, La Coruiia, Eris, 1999,
pp- 169-256.

180



Guillermo Hoyos Visquez

respectivas representaciones del mundo. Por esto, desde un principio, el
mundo tiene para mi y para cualquiera el sentido de ‘mundo para todos’.
¢Pero por otro lado, no es mi conciencia desde donde en tltimo término,
es decir trascendentalmente, tienen sentido y validez los otros? ;Dénde
estd en mi el camino trascendental hacia los otros, hacia la comunicacién
con ellos? ;Cémo debe pensarse dicho camino?” (pdg. 118). Husserl
opina que ni Kant ni el idealismo se plantearon nunca este problema de
la intersubjetividad, que de nuevo tiene su origen en la misma paradoja
fundamental: la “de la identidad necesaria y al mismo tiempo diferencia
necesaria entre subjetividad psicoldgica y subjetividad trascendental”
(Ibid.).

En un pasaje, que en parte se atribuye a Fink, se ofrece como
superacion de la dicotomfa un principio puente entre la experiencia interna
y lanecesidad de generalizar ciertas reglas del comportamiento humano:
“la crisis de las ciencias tiene su fundamento en una crisis de la
autocomprensién del hombre™ (pdg. 138). Por ello la superacion de esta
crisis s6lo serd posible si se asume el problema del hombre desde un
nivel de comprensién mucho més profundo. Para lograrlo hay que superar
un tipo de especulaci6n trascendental como un saber oscuro, aunque
lleno de sugerencias, en torno a una profundidad de la vida del sujeto
que nunca puede ser puesta totalmente al descubierto en actitud objetiva.
Por otro lado, la nueva comprensi6n genética de lo trascendental, debe
ser complementada por una psicologfa que para dar cuenta de lo espiritual,
se libere del cautiverio metédico del paradigma de la ciencia natural.
Asi se descubre que el fracaso de la clésica filosoffa trascendental yde
la psicologfa cientifica en su empefio por comprender al hombre, no se
debid a que se desarrollaran unidas, sino precisamente a todo lo contrario:
“a que permanecieron separadas” (pdg. 138). Esta serfa la respuesta al
problema de lo trascendental planteado ya por Hume: ¢c6mo se puede
reconstruir a partir de lo que se me daen la experiencia interna el sentido
del mundo de la vida objetivo y de una préctica humana en él, de la cual
podamos responsabilizarnos radicalmente?

En inconfundible analogia con la admiraci6n ante “el cielo estrellado
sobre mi'y la ley moral dentro de mi” de la conclusién de la Critica dela
razon prdctica de Kant, concluyen Husserl y Fink: “Del saber acerca de
la doble comprensién de la esencia del hombre surge no sélo una nueva

181



La ética fenomenoldgica y la intersubjetividad

autoconciencia renovada tedricamente, sino sobre todo un nueve
sentimiento vital (ein neues Lebensgefiihl). El universo en la enormidad
de la extensién de su espacio con millones de estrellas, entre las cuales
persiste un ser diminuto insignificante; este universo inmenso en cuya
infinitud el hombre estd amenazado con desaparecer, no s mas que una
(Sinnesleistung) constitucién de sentido, una (Geltungsgebilde)
formacién validada en la vida del hombre, a saber en las profundidades
de su vida trascendental. Y asi puede ahora la fenomenologia pronunciar
el nuevo saber, el saber trascendental sobre el hombre con la antigua
expresién orgullosa: anthropos metron panton, €l hombre es la medida
de todas las cosas” (pag. 139).

3. HACIA UNA GENEALOGIA DE LA MORAL:
ETICA COMO FILOSOFiA PRIMERA

Lo que no parece querer reconocer Husserl es que todas sus férmulas
para relacionar la psicologia y la filosofia trascendental siguen todavia
prisioneras del solipsismo, del cual no pudo escapar ni siquiera en su V
Meditaci6n Cartesiana. Y aqui si valdria urgir efectivamente de nuevo
la analogfa, como lo sugiere Bernhard Waldenfels, al proponer una ética
desde el otro: “La genealogia de la 16gica, subtitulo elegido por Ludwig
Landgrebe, para Experiencia y juicio de Husserl, y que vuelve a aparecer
en Merleau Ponty en la forma de una ‘genealogia del ser’'?, encuentra
su correspondencia en una genealogia de la moral™®. Para acceder a
esta genealogfa se debe asumir una “epojé ética” (Hua VIII, 319), mds
radical que la propuesta por Husserl, porque no sélo pretende suspender
toda moral vigente, sino reconstruir desde sus origenes el sentido mismo
del ethos, es decir, una “ética como filosofia primera”.

La reconstruccién genética del ethos, segtin Husserl, parte de la
necesidad no s6lo de comprender un sentido de objetividad del mundo,

17. MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la Perception, Paris,
Gallimard, 1945, pig. 67.

18. WALDENFELS, Bernhard. “Einfiihrung : Ethik vom Anderen her” en:
Bernhard Waldenfels/Iris Diirmann (Hrsg.), Der Anspruch des Anderen. Perspektiven
phénomenologischer Ethik, Miinchen, Fink, 1998, pég. 8.

182




Guillermo Hoyos Vdsquez

que pueda ser constituido por todos, sino sobre todo de la exigencia de
constitucién de otros. Es claro que cuando percibo al otro no basta con
ver en realidad “sombreros y capas, que muy bien podrian ocultar meros
autématas, movidos por resortes”, segtin la cldsica objecién cartesiana'.
La fenomenologia es consciente del reto al que se somete toda filosofia
trascendental, si quiere superar todo solipsismo: se trata de constituir
desde el yo trascendental a otros-yo trascendentales, es decir a otros que
se autoconstituyen en sus propios yo (Cf. Hua I, 155). Y esto es lo que
no parece ser posible: la paradoja de pretender constituir desde la propia
identidad a quien como individuo sélo puede autoconstituirse en la
identidad que lo caracteriza, terminaré por arrojar como resultado positivo
la inefabilidad del individuo, tanto del que se resiste a ser constituido
por otro, como de quien pretende constituir a otros. La paradoja que no
tiene solucién epistemoldgica tedrica debe por tanto ser abordada
pricticamente, desde la ética como filosofia primera.

Al no ser posible recorrer aqui el camino de la V Meditacion,
sefialamos sélo aquellos puntos en los que la critica ha descubierto las
mayores deficiencias® en este intento de resolver el problema de la
intersubjetividad: no parece posible constituir al otro en su propia
corporeidad (Leib), en su subjetividad a flor de piel, desde mi propia
corporeidad, basandome en un modelo de constitucién de los objetos
del mundo, con base en la percepcién, que me permite la apresentacion
de lo no presente, si lo que pretendo apresentar por analogia es la
subjetividad del otro; la duplicidad presente en la férmula husserliana
“como si yo estuviera alld en lugar de la corporeidad del otro” (Hua I,
152) no soluciona lo que se pretende con la analogia, la reciprocidad?',

19. DESCARTES, Rene. Meditaciones metafisica con objeciones y respuestas,
Madrid, Alfaguara, 1977, pag. 29.

20. Ver, entre otros: Alfred Schiitz, “Das Problem der transzendentales
Intersubjektivitiit bei Husserl” en: Philosophische Rundschau, 5. Jahrg., 1957, pp.
81-106; Klaus Held, “Das Problem der Intersubjektivitdt und die Idee einer
phiinomenologischen Transzendentalphilosophie” en: U. Claesges u. K. Held (Hrsg.),
Perspektiven transzendental-phinomenologischer Forschung, Phaenomenologica
49, Den Haag, M. Nijhoff, 1972, pp. 3-60.

21. Este punto es destacado sobre todo por Jiirgen Habermas, “II. Vorlesung.
Phinomenologische Konstitutionstheorie der Gesellschaft: die fundamentale Rolle

183



La ética fenomenoldgica y la intersubjetividad

menos atin la originariedad de quienes participan en el mismo mundo
desde tradiciones propias, que significan identidades hist6ricas, culturales
y morales especificas.

Se habla entonces del agotamiento del paradigma de la filosofia
trascendental y se buscan alternativas. Ya hemos sugerido, por qué nos
parece que no basta con encontrar la solucién a la problematica de la
intersubjetividad por caminos como el de la ética discursiva, El problema
es mds profundo, es de reconocimiento del otro como diferente, porque
“un oido deficiente o sordo no se puede curar con argumentos”?

Veamos pues si la propuesta de Levinas de una “ética como filosofia
primera” aclara de manera m4s fundamental el problema de la
intersubjetividad® . En una argumentaci6n, que bien podria llamarse ‘con
Husserl superando a Husserl’, para aclarar el “sentimiento vital
(Lebensgefiihl)” que se abre en el momento que se toma en serio la fntima
relacién entre psicologia fenomenolégica y filosofia trascendental,
Levinas cuestiona el sentido epistemolégico de la intencionalidad que
es la causa de todo objetivismo fenomenolégico. La alternativa es una
descentraci6n preintencional de la conciencia que se abra, en la

von Geltungsanspriichen und die monadologischen Grundlagen der Inter-
subjektivitit” en: Vorstudien und Ergéinzungen zur Theorie des kommunikativen
Handelns. Frankfurt, Suhrkamp, 1984, pp. 35 ss.

22. WALDENFELS, Bernhard. “Einfiihrung: Ethik vom Anderen her”, op.
cit., pag. 10.

23. El mismo editor de las Meditaciones Cartesianas, Stephan Strasser, en su
libro Welt im Widerspruch. Gedanken zu einer Phinomenologie als ethischer
Fundamentalphilosophie, Dordrecht, Kluwer, 1991, sugiere superar los “limites de
la filosofia trascendental” siguiendo el desarrollo emprendido por E. Levinas. No
sobra aqui, asi sea por contextualizar todavia mds Ia argumentaci6én moral, anotar la
gran importancia que da Enrique Dussel en su Etica de la liberacién en la edad de
la globalizacidn y de la exclusion, Madrid, Trotta, 1998, a las tesis de Levinas.
Wemer Marx, sin tener en cuenta los planteamientos de Levinas, sugiere asf mismo
un desarrollo de la fenomenologfa que conduce a planteamientos fundamentales de
Ia ética, como los que pretendemos introducir aquf: Towards a Phenomenological
Ethics. Ethos and the Life-World, Albany, State University of New York Press, 1992,

24 LEVINAS, Emmanuel Humanismo del Otro hombre, Madrid, Caparrds, 1993,
pég. 89.

25 LEVINAS, Emmanuel. De otro modo que ser, o mds alld de la esencia,
Salamanca, Sigueme, 1987, pig. 191, N° 24,

184



Guillermo Hoyos Vdsquez

receptividad propia de los sentimientos morales®, a aquella
responsabilidad en la que se da la cooriginariedad del yo, el otro y el
tercero, como el otro del otro.

Para Levinas, lo mismo que para Husserl, “el Yo estd en la
encrucijada”® , dado que precisamente se lo debe asumir “de otro modo
que ser” superando todo esencialismo. “Esta encrucijada permite
flexiones diferentes de la idea de sujeto: al lado del nominativo ontol6gico
-ego-, tinico caso reconocido por las ‘filosofias del sujeto’, la reflexion
levinasiana nos adentra en el acusativo -moi- y dativo -para-el-otro- éticos.
Es precisamente el postergamiento del ego el que, haciendo posible la
emergencia de una subjetividad cuyo caso no es el nominativo, abre un
nuevo horizonte discursivo donde la ética se atribuye el privilegio del
que tradicionalmente goz6 la ontologia™.

Se trata pues de una reducci6n ética que alcance a la conciencia no-
intencional, a la conciencia prerreflexiva y también pre-préctica, “la que
no es acto, sino pura pasividad”?; “mala conciencia”, llama Levinas a la
conciencia que no es intencional, es timidez, no es culpabilidad, pero si
est4 acusada, s6lo en cuanto es “responsable de su presencia misma” en
ese sentido fundamental de quien no se atreve a identificarse con un yo
frente al rostro ajeno: el de la segunda y el de la tercera persona. La
responsabilidad basada en la intencionalidad de la conciencia y articulada
enla teleologfa de la historia® era, para Husserl, la de un yo protagénico;
se busca ahora un sentido de responsabilidad que responda a un
sentimiento de temor por el otro, “como si yo estuviera consagrado al
otro hombre antes de estarlo a mi mismo”. “Responsabilidad antes de
mi libertad (...) en un pasado inmemorial -(...)- més antiguo que toda
conciencia de...”? . Estamos en el principio, alli donde nos faltan los

26. SUCASAS PEON, I. Alberto. “La subjetivacién. Hipdstasis y gozo” en :
Revista Anthropos, N° 176, Emmanuel Levinas. Un compromiso con la Otredad.
Pensamiento ético de la intersubjetividad, Barcelona, enero-febrero de 1998, pdg.
38.

27.LEVINAS, Emmanuel. “Ethique commo philosophie premigre”, op.cit., pig.
85.

28. Ver mi libro Intentionalitéit als Verantwortung, op. cit.

29, LEVINAS, Emmanuel. “Ethique commo philosophie premiére”, op. cit.,
pp- 97-98.

185



La ética fenomenoldgica y la intersubjetividad

nombres y los pronombres, dado que el problema de la intersubjetividad
se resiste a una soluci6n teérica, cognitiva, ontolégica, expuestos a un
horizonte préctico, el de la ética como filosofia primera: el de la relacién
ética fundamental como reconocimiento por parte de y del otro. “... es la
irrupcién del rostro la que, en un primer momento, desarticula la identidad
ontol6gica del yo para luego reconstruirla en un sentido ético™: “el ‘no
matards’ es la primera palabra del rostro™!,

La ética como filosofia primera libera por tanto al sujeto de la obsesiva
presencia del ser como posicién, como lo que ‘hay’. La respuesta ya no
es, como en Husserl, meramente metodol6gica ante una actitud natural
dogmitica, posesiva, afirmativa. Se trata ahora de una ‘epojé ética’: “la
tnica salida del sin sentido del ‘hay’ se encuentra en el descubrimiento
del otro en su alteridad misma, en la subordinacién del yo a la demanda
del préjimo, es decir, en el movimiento mismo de la ética™.

Pero en Levinas esta profundidad de la fenomenologia no significa
abstenerse de los temas actuales de la filosoffa moral y politica, aquellos
relacionados con la materialidad econémica y con el estado de derecho
democritico. Para €] las relaciones entre moral y justicia llevan a constituir
a un tercero, a los otros del otro, de quienes también soy responsable,
més alld de un frio contractualismo y de todo c4lculo egoista de intereses.
“Reconocer a otro es dar.(...) Es en la generosidad cuando el mundo
poseido por mi -mundo ofrecido al goce- se percibe desde un punto de
vista independiente de la posicién egofsta™.

De esta forma se conserva cierta prioridad de la ética con respecto a
la justicia. Esta se origina en la presencia del ‘tercero’, el cual no puede
presentarse sin la mediacién del rostro del otro. Asi, cuando la ética no
motiva como debiera, debe acceder el sentido més objetivo de la Justicia,

30. SUCASAS, Juan Alberto. “Emmanuel Levinas: una ética judia” en: M.
Beltrdn, J. M. Mardones, Reyes Mate (eds.), Judaismo y limites de la modernidad,
Barcelona, Riopiedra, 1998, pig. 138. Ver: Emmanuel Levinas, En découvrant
Pexistence avec Husserl et Heidegger, Paris, Vrin, 1967; y Totalidad e infinito,
Salamanca, Sigueme, 1977.

31. LEVINAS, Emmanuel. Etica e infinito, Madrid, Visor, 1991, péag. 83.

32. MOSES, Stéphane.“La idea de Justicia en la filosofia de Emmanuel Levinas”
en : M. Beltrén y otros, op.cit., pp. 75-76.

33. LEVINAS, Emmanuel. Totalité et Infini, La Haya, 1961, pag. 48 (Totalidad
e Infinito, Salamanca, Sigueme, 1987).

186



Guillermo Hoyos Vdsquez

en el que se basa su coactividad. Pero politica sin ética termina por
objetivar a los otros. “La justicia no me engloba en el equilibrio de su
universalidad, la justicia me conmina a ir mds alld de la recta final de la
justicia, y nada puede marcar el término de esta marcha; tras la recta
linea de la ley, la tierra de la bondad se extiende infinita e inexplorada.
(--.) Soy, por consiguiente, necesario a la justicia como responsable més
all4 de todo limite fijado por una ley objetiva™.

Podemos pues concluir que la radicalidad husserliana, la de la
‘conversion religiosa’ de la epojé, la del ‘funcionario de la humanidad’,
la de la autorresponsabilidad, de la teleologia de Occidente, de las tareas
infinitas, que no obtiene respuesta satisfactoria y més bien fracasa en el
intento de constituir la intersubjetividad desde la intencionalidad de un
sujeto trascendental, esa misma radicalidad es asumida por una
fenomenologia desde el otro y desde los otros del otro, que no basa la
responsabilidad en una intencionalidad orientada hacia la constitucién
de la verdad, sino en una intencionalidad motivada hacia la respon-
sabilidad abierta por el sentimiento que suscita el rostro del otro, su
desnudez, su finitud y su contingencia. Este es el auténtico sentimiento
vital que ante la visién del otro hace reconocer como fundamento ético
la gratuidad, si se quiere la facticidad del ser. Si Husserl hubiera entendido
lo que inclufa su programa de relacionar fntimamente la psicologia
fenomenol6gica y la filosofia trascendental, quiz4 hubiera podido dar
este significado trascendental a los sentimientos morales, que son los
que nos abren la dimensi6n originaria de las diferencias, previas a toda
identidad, en las que se teje una intersubjetividad, que antes que garantia
de objetividad no exenta de positivismo y dominacién, realiza sobre todo
la substancia ética de lo humano. Esto es lo que lleva a Stephdne Mosés
a afirmar que Levinas “por oposicion a la amenaza de la guerra implicada
por la tradicién filoséfica de Occidente, ve en la relacién ética del Yo
hacia el otro el fundamento mismo de la paz”¥.

34. Ibid., pag. 222. Acerca de las relaciones entre ética y justicia en la obra de
Levinas ver de Robert Bernasconi, “Wer ist der Dritte? Uberkreuzung von Ethik und
Politik bei Levinas” en : B. Waldenfels u. I. Diirmann, op. cit., pp. 87-110 y Stéphane
Mosgs, op. cit.

35. MOSES, Stéphane. op. cit., pig. 81; ver ademas de Emmanuel Levinas,
“Algunas reflexiones sobre la filosoffa del hitlerismo” en: M. Beltrdn y otros, op.
cit., pp. 65 ss.

187



