Praxis Filosdfica Nos. 10/11 - Diciembre de 1999. Universidad del Valle

KANT Y HUSSERL!

Paul Ricoeur

RESUME

L’objet de la présente étude est de situer avec quelque précision
I'opposition entre la critique kantienne et la phénoménologie d' E.
Husserl-; une opposition qui ne se situe pas la ont le pensaient les
néo-kantiens, ceux qui menérent & bien la critique des Ideen de
Husserl, selon une interprétation par trop épistémologique de Kant.
L’opposition doit se situer au contraire non pas au niveau de
Iexploration du monde des phénoménes, sinon précisément au
niveau a partir duquel Kant détermine le statut ontologique des
phénomeénes.

El objeto de este estudio consiste en situar con alguna exactitud la
oposicién entre la fenomenologia de Husserl y la critica kantiana, luego
de los trabajos de estos dltimos veinte afios consagrados a Kant (y
particularmente a su metafisica) y luego de una lectura més completa de
Ia obra publicada e inédita de Husserl.

Quisiera mostrar que esta oposicién no se localiza donde pensaban
los neo-kantianos que hicieron la critica de las Ideen?; dicha critica
continuaba atin tributaria de una interpretaci6n demasiado epistemolégica
de Kant; la oposicién debe situarse no al nivel de la exploracién del
mundo de los fen6menos, sino en el nivel en el que Kant determina el
£status ontolégico de los fenémenos mismos.

1. Sirviéndonos primero de Husserl como gufa discerniremos, detrds

1. RICOEUR, Paul. «Kant et Husserl», en Kant-Studien, XLVI. Bond 46. 1954-
1956, pp. 46-67. Traduccién de Juan Manuel Cuartas R., revisién Marc Jean-Bernard
+ Francois Gagin.

2. Natorp, Rickert, Kreis y Zocher.

45



Kant y Husserl

de la epistemologfa kantiana, una fenomenologia implicita de la cual
serd Husserl en alguna medida su revelador. En este sentido Husserl
contindia algo que, aunque fuera necesario para su economia general,
estaba impedido en el kantismo y permanecia en estado embrionario.

2. Reciprocamente, adoptando a Kant por guia, y tomando en serio su
deseo ontoldgico, nos preguntaremos si la fenomenologia de Husserl
no representa a la vez la expansién de una fenomenologfa implicita
en Kant y la destrucci6n de una problemitica del ser que tenfa su
expresion en el papel de limite y fundamento de la cosa en si. Podemos
preguntamos si la pérdida de la medida ontolégica del objeto en tanto
que fenémeno no es comiin a Husserl y a sus criticos neo-kantianos
de principios de siglo; serfa ésta la razén por la cual localizaban el
debate en un terreno accesorio.

Estamos llevados entonces a reinterpretar el idealismo husserliano
guiados por ese sentido de los limites que es tal vez el espiritu de la
filosofia kantiana.

3. Como el proceso de desontologizacién del objeto conduce a Husserl
a una crisis de su propia filosoffa a un punto critico que él mismo ha
denominado el solipsismo trascendental, nos preguntaremos si es
posible vencer esta dificultad y acceder a la intersubjetividad sin el
socorro de una filosoffa préctica de corte kantiano. Partiendo entonces
de los apuros de Husser] para la constitucién del alter ego, volveremos
por tltima vez al kantismo para buscar allf la determinacién ética y
préctica de la persona.

1. LA “CRriTICA” COMO FENOMENOLOGIA IMPLICITA

Ya que Husserl nos debe servir primero de gufa para poner al dfa una
fenomenologfa implicita del kantismo, es necesario decir en pocas
palabras cudles caracteres de la fenomenologia husserliana tenemos por
esenciales en este trabajo de revelacién.

1. Insisto primero con mucha vehemencia en la necesidad de distinguir
en Husserl el método, tal como €l lo ha practicado efectivamente, y
la interpretacion filoséfica de este método tal como la ha desarrollado
sobre todo en Ideen I y en las Meditaciones Cartesianas. Esta
distinci6n tomard todo su sentido cuando la filosoffa kantiana de los

46




Paul Ricoeur

limites nos haya, a su vez, abierto los ojos sobre la decisién metafisica

implicita de la fenomenologfa husserliana.

Al distinguir el método practicado y la interpretacion filoséfica del
método, no pretendo de ninguna manera retirar del lado de la
interpretacién filoséfica la famosa reduccién fenomenolégica. Esto seria
volver a Ilevar la fenomenologfa a una rapsodia de experiencias vividas
y bautizar de fenomenologia toda complacencia con las curiosidades de
la vida humana, como sucede frecuentemente. La reduccién es la puerta
estrecha de la fenomenologfa. Siendo en este acto en donde se cruzan
una conversién metodolégica y una decisién metafisica, es entonces en
este mismo acto donde es preciso separarlas.

En su intencién estrictamente metodolégica, la reduccién es una
conversion que hace surgir el «para mi» de toda posici6n 6ntica; que sea
el ser una cosa, un estado de cosa (Sachverhalt), un valor, un viviente,
una persona, la ¢oxn lo «reduce» a su aparecer. Es necesaria una
conversion, porque el «para mi» es primero disimulado por la posicién
misma del ente; esta posicién disimulante que Husserl llama actitud
natural (o tesis general del mundo) es ella misma disimulada para la
reflexion: es esta la razén por la cual resulta necesaria una accesis especial
para romper el hechizo. Sin duda no puede uno hablar mds que en
términos negativos de esta«tesis natural», ya que su sentido no aparece
mds que en el movimiento de la reduccién; se dird entonces que esta
«tesis natural» no es la creencia en la existencia, menos ain la intuicién,
ya que la reduccion deja intacta dicha creencia y revela el «ver» en toda
su gloria. Es ante todo una operaci6én que se inmiscuye en la intuicién y
en la creencia y hace al sujeto cautivo de ese ver y de ese creer, al punto
que €l se omite por si mismo en la posicién éntica de esto o de aquello.

Es esta la razén por la cual la actitud natural es una restriccién y una
limitaci6n; al contrario de la «reduccién», que a pesar de su apariencia
negativa, es la reconquista de la referencia total del Ego a su mundo. En
estilo positivo, la «reduccién» deviene la «constitucién» del mundo por
v en el vivido de conciencia.

Hemos dicho lo suficiente para esbozar la separacién del método y
de la doctrina, la cual no llegar4 a ser clara més que cuando la ontologia
kantiana nos haya abierto los ojos a otra problemdtica diferente a la de
la reduccién.

47



Kant y Husserl

El acto de reduccién descubre la relatividad de lo que se pone de
manifiesto ante la conciencia operante; dicha relatividad define
exactamente el fenémeno. En adelante, para la fenomenologfa, nada es
mas que sentido en la conciencia. La fenomenologia quiere ser la ciencia
de los fen6menos ascéticamente conquistados sobre la posicién del ser.

¢Toda problematica del ser es, por tanto, anulada por la reduccién?

Para afirmar ésto, es preciso decidir que la problemdtica del ser estaba

completamente contenida en la actitud natural, es decir, en la posicion

de cada ente absolutamente, sin relacién con una conciencia. vEs preciso
reconocer ademds que Husserl jamds ha puesto en claro esta cuestién.

Asimismo nuestro deber es reservar enteramente la cuestién de saber si

el surgimiento del para mi de todas las cosas, si la tematizacién del

mundo como fenémeno, agota toda pregunta que se pueda plantear atin
sobre el ser de lo que aparece. Mi sentimiento es que el método practicado
por Husserl deja intacta esta cuestién. Yo dirfa ms atin: 1a actitud natural
es a la vez la disimulacién del aparecer para mf del mundo y la
disimulaci6n del ser del aparecer. Si la actitud natural me pierde del
mundo, me imbuye en el mundo visto, sentido, actuado, su en sf es lo
falso en si de una existencia sin mi; ese en sf no es mds que la
absolutizacién de lo éntico, de los «he aqui», los «estando»; «la
naturaleza es», he aqui la tesis natural; poniendo fin a esta omisi6n del
sujeto, descubriendo el para m{ del mundo, la «reduccién» me ha abierto

y no absolutamente cerrado la verdadera problemdtica del ser; porque

esta problemdtica supone la conquista de una subjetividad; implica la

reconquista del sujeto, ese ser a quien el ser se abre.

2. La reduccién fenomenol6gica que ha hecho surgir asi el fenémeno
del mundo, como el sentido mismo de la conciencia, es la clave que
abre el acceso a una «experiencia» original: la experiencia de lo
«vivido» en su «flujo de conciencia». Las Ideen lo llaman una
«percepcioén inmanente»; las Meditaciones Cartesianas una
«experiencia trascendental» que, como toda experiencia, saca su
validez de su cardcter intuitivo, del grado de presencia y de plenitud
de su objeto. La resonancia jamesiana de estas palabras: «vivido»,
«flujo de conciencia», no debe desorientarnos. El acento es
fundamentalmente cartesiano: cuando la percepcién de la cosa
trascendental es siempre dudosa, debido a que se produce en un flujo

48



Paul Ricoeur

de siluetas, de perfiles, que pueden siempre cesar de concordar en
una unidad de sentido, lo vivido de la conciencia schattet sich nicht
ab; no se «perfila»; no se perciben facetas sucesivas. La feno-
menologia reposa entonces sobre una percepcién absoluta, es decir
no solamente indubitable sino apodéctica (en ese sentido en el que es
inconcebible que su objeto, lo vivido, no sea).

;Significa ésto que la fenomenologia seria un nuevo empirismo?,
;0 un nuevo fenomenismo? Es en este punto donde resulta importante
recordar que Husserl nunca ha separado la reduccién trascendental de
esa otra reduccién que €l llama eidética y que consiste en tomar el hecho
(Tatsache) en su esencia (Eidos): el Ego que la trox revelacémo aquél
a quien le aparecen todas las cosas no debe ser descrito en su singularidad
fortuita sino como Eidos-Ego (Med. Cart.); este cambio de plan, obtenido
principalmente por el método de las variaciones imaginativas, hace de
la «experiencia trascendental» una ciencia.

Es a este doble titulo 1°. de reduccidn del ente al fenémeno y 2°. de
experiencia descriptiva de lo vivido sobre el modo eidético, que la
fenomenologfa de Husserl puede servir de gufa para la obra de Kant.
Kant mismo nos autoriza a ello: en su carta a Marcus Herz del 21 de
f=brero de 1772 anuncia que la gran obra que proyecta sobre los Limites
de la sensibilidad y la Razén comporta en su parte teérica dos secciones:
1°.1a fenomenologfa en general, 2°. 1a metafisica considerada inicamente
en su naturaleza y en su método.

Y no se ha llamado sin embargo la Critica de la Razén pura una
fenomenologfa, y no es propiamente hablado una fenomenologfa?. ;Por
gué?

1°. Esta pregunta nos permitird situar la Critica en relaci6n con la
«reduccién».

Se puede dar a esto dos razones: la primera, que encontraremos en la
II* parte, procura a esta filosofia los limites que en la Critica no tienen
més lugar que en la investigaci6n del dominio mismo de los fen6menos.

Evocando en el Prefacio de la 2* edicién la «revolucién» operada
por la Critica en el método de la metaffsica, Kant declara: Sie ist ein
Traktat von der Methode, nicht ein System der Wissenschaft selbst; aber
sie verzeichnet gleichwohl den ganzen Umri derselben, sowohl in
snsehung ihrer Grenzen, als auch des ganzen inneren. Gliederbaus

49



Kant y Husserl

derselben (B XXII-XXIII). «Es un tratado del método, no un sistema de
la ciencia misma. Traza, sin embargo, el perfil entero de esta, tanto
respecto de sus limites como respecto de toda su articulacién interna»>.
Los dos propésitos de la Critica estdn aqui claramente planteados: limitar
el fenémeno, elucidar su estructura interna. Es esta segunda tarea la que
podria ser fenomenol6gica.

Esta razdn no basta, ya que la elucidacién de la estructura interna de
la fenomenalidad no es por si misma conducida en el estilo de una
fenomenologfa. Es necesario poner en consideracién aqui el prop6sito
propiamente epistemoldgico de la Critica. La pregunta fundamental:
«;coémo los juicios sintéticos a priori son posibles?», impide una
verdadera descripcién de lo vivido: el problema de jure que se manifiesta
en primer plano en la Deduccidn Trascendental, acalla el prop6sito de
componer una verdadera psicologia del Gemiir. Importa menos describir
como el espiritu conoce, que justificar la universalidad del saber por la
funcidn de sintesis de las categorias, y finalmente por la funcién de unidad
de la apercepcion trascendental. Las tres nociones correlativas de
naturaleza, experiencia y objetividad conllevan la marca de esta
preocupaci6n epistemoldgica; la naturaleza, definida (en alguna medida
fenomenolGgicamente) como «el conjunto de todos los fenémenos» viene
a ser, en estilo epistemolégico «la naturaleza en general, considerada
como conformidad con las leyes (Gesetzmdfigkeit)». Y como la
naturaleza es correlativa de la experiencia, la GeserzmdPigkeit de la
naturaleza es idéntica a las condiciones de posibilidad de la experiencia
misma; la Critica, en su tarea epistemolégica, buscard cudles conceptos
a priori hacen posible la «unidad formal de la experiencia» o incluso la
«forma de una experiencia en general». Es en este marco que se plantea
el problema de la objetividad, la cual consiste en el valor de saber
conferido al conocimiento empirico por su GesetzmdBigkeit.

Pero precisamente la Critica no se concentra en una determinacién
puramente epistemoldgica de la objetividad, dicho de otra manera, sobre
una justificacién del saber constituido (matemética, fisica, metafisica).

3. Citamos siempre a Kant de la Edicién de ]a Academia Real de Prusia; traduccién
al Espafiol de Pedro Ribas. Critica de la Razén Pura. Ed. Alfaguara. Madrid. 1993,
pég. 23.

50



Paul Ricoeur

La Analitica sobrepasa el destino de la fisica newtoniana y la Estética el
de la geometria euclideana e incluso no-euclideana. Es en este margen
en el cual la Critica excede una simple epistemologfa, donde se presenta
la oportunidad de encontrar el incentivo de una verdadera fenomenologfa.

La revolucién copernicana, desprendida de la hipotética episte-
moldgica, no es otra cosa que la ¢éwoxr fenomenolégica, la cual
constituye una vasta reduccién que no va més desde las ciencias
constituidas, del saber que ha triunfado hasta sus condiciones de
legitimidad; procediendo a cambio desde el conjunto del aparecer hasta
sus condiciones de constitucién. Este propésito descriptivo, envuelto
en el propésito justificativo de la Critica, aparece todas las veces que
Kant renuncia a tomar apoyo en una ciencia constituida y define
directamente 1o que él 1lama receptividad, espontaneidad, sintesis,
suposicién, produccién, reproduccién, etc. ...Estas descripciones
embrionarias, frecuentemente disfrazadas en las definiciones, son
necesarias para la empresa epistemolégica misma; porque el a priori
que constituye las determinaciones formales de todo saber se arraiga
por sf mismo en unos actos, unas operaciones, unas funciones cuya
descripcién desborda ampliamente el dominio estricto de las ciencias.
{Puede decirse entonces que la Critica contempla una «experiencia
trascendental ?».

2°.  Esta experiencia trascendental que se abre al fenomenélogo
mds alld del umbral de la reducci6n fenomenolégica parece en un primer
momento totalmente extrafia al genio del kantismo. ;La idea misma de
una «experiencia» del Cogito no es, para un kantiano, una especie de
monstruo? ;Mirary describir el Cogito no es tratarlo como un fenémeno,
&s decir, como un objeto en la naturaleza y no como la condicién de
posibilidad de los fenémenos? ;La combinacién de la reduccién
trascendental y de la reducci6n eidética no nos aleja de manera més
decisiva atin de Kant, por una mezcla sospechosa de psicologismo (lo
«vivido») y de platonismo (el Eidos-Ego)? ;No es este el momento de
s=cordar que el «Yo pienso» de la apercepcion originaria no es de ninguna
manera el yo tomado en su Eidos, y que éste se reduce a la funcién de
=midad que soporta la obra de sintesis del conocimiento? ;Cémo desde
«ia experiencia trascendental» escaparia la conciencia a este dilema: o
sien yo tengo «conciencia» del Yo pienso, pero este no es un

51



Kant y Husserl

conocimiento, o bien yo «conozco» el yo, pero este es un fenémeno de
la naturaleza? Es efectivamente sobre este terreno que se cernian las
criticas neokantianas de Husserl.

Es necesario reconocer que la Critica se abre un camino dificil fuera
de este dilema que se sitia en un plano puramente epistemolégico: el
«Yo pienso» y el «yo fenémeno» son definidos en términos de saber
objetivo. Pero Kant escapa en efecto a este dilema todas las veces que
efectiia una inspeccién directa del Gemiit. El término mismo Gemiit,
tan enigmatico, designa ese «campo de experiencia trascendental» que
Husserl tematiza; no hay en absoluto un «Yo pienso» garante
epistemoldgico de la unidad de la experiencia, sino lo que Husser llama
Ego Cogito Cogitata. En otras palabras, es el tema mismo de la
fenomenologia kantiana, el tema que la «revolucién copernicana» hace
surgir; cuando no se reduce a la guestio juris, a la axiomatizacién de la
fisica newtoniana, esta revolucién no es otra que la reduccién de los
entes a su aparecer en el Gemiit.

Con esta guia de una experiencia trascendental del Gemiit, es posible
retomar los lineamientos de una fenomenologfa kantiana.

La Estdtica trascendental es sin duda la parte menos fenomenolégica
de la Critica. La descripcion de la espacialidad de los fenémenos -la
tnica que Kant emprende en la medida en que concierne a las
matemdticas- estd comprimida entre, de una parte, la preocupacién
epistemoldgica de justificar, por el concepto de intuicién pura, los juicios
sintéticos a priori de la geometria*y la constructibilidad caracteristica
del razonamiento matemaético®, y por otra parte por la preocupacién
ontolégica de situar exactamente el ser del espacio®.

No obstante, desde que el espacio se relaciona con la subjektiven
Beschaffenheit unseres Gemiis (A 23), («con la constitucion subjetiva
de nuestro psiquismo») resulta implicada una fenomenologia de la
espacialidad. Unicamente esta fenomenologia puede establecer que la

4. Cf. “La exposici6n trascendental” A 25.

5. “Teoria trascendental del método™ A 712 ss.

6. La cuestién inicial es de orden ontolégico. ;Was sind nun Raum und Zeit?
¢/ Sind es wirkliche Wesen? usw. (A 23)“;qué son entonces espacio y tiempo?
(realmente son esencias?”

52 v




e = e e

Paul Ricoeur

nocién puramente epistemoldgica de intuici6n a priori coincide con la
de una «forma que tiene su asiento en el sujeto». Kant es llevado a
describir el espacio como la manera mediante la cual un sujeto se dispone
a recibir un algo antes de la aparicién de una cosa: «hacer posible una
intuicién exterior» es una determinaci6n fenomenolégica mucho mds
amplia que «hace posible los juicios sintéticos a priori de la geometria».
La posibilidad no es més del orden de la legitimacién, sino de la
constitucién de la Beshaffenheit unseres Gemiis.

La Estética trascendental queda sin embargo fuertemente demeritada
por su cardcter no solamente embrionario, sino estético. Espacio y tiempo
no son considerados en el movimiento de la experiencia total, mds que
como una capa previa, acabada e inerte. Esto se comprende incluso por
el peso de la epistemologia: para el geémetra, la espacialidad no es una
stapa en la constitucion de la «cosa»; su determinacién como intuicién
pura se debe cerrar sobre sf mismo para asegurar la total autonomia de
las mateméticas.

Pero tan pronto Kant pone el pie sobre el piso fenomenolégico y
relaciona el espacio con la posibilidad de ser afectado por alguna cosa,
=s arrastrado por el movimiento mismo de una constitucién dindmica de
la experiencia y de la coseidad. De golpe la yuxtaposicion provisional
del espacio y del tiempo es puesta en cuestién: el espacio debe ser
«secorrido» en movimientos temporales, «retenido» en una imagen total
v «reconocido» como un sentido idéntico (A 95 ss.). La esquematizacion
scentiia atn més el carcter dindmico de la constitucién espacial misma

4 137 ss.). Esta reconsideracion del espacio por el tiempo («el tiempo
=5 una representacién necesaria que sirve de fundamento a todas las
meuiciones») marca el triunfo de la fenomenologia sobre la epistemologfa.

Més aiin, a medida que nos alejamos del cuidado de axiomatizar la
geometrfa, todo lo que parecia claro en el orden epistemoldgico pasa a
we= oscuro en el orden fenomenolégico: si el espacio es de nivel sensible,
=0 pensamos todavia nada en €], nos disponemos solamente a recibir
2/ zuna cosa; pero entonces estamos debajo de toda sfntesis y es necesario
decir que esta forma (epistemolégica) es un diverso fenomenolégico (A

<77). Kant entrevé atin que el espacio concierne al estatus de un ser
dependiente seinem Dasein sowohl als seiner Anschauung nach (die sein
Diasein in Beziehung auf gegebene Objekte bestimmt) (B 72) «tanto desde

53



Kant y Husserl

el punto de vista de su existencia, como de su modo de intuir (modo de
determinar la existencia de este ser en relacién con los objetos dados)»
(Trad., pag. 90).

Kant identifica simultdneamente el espacio -o propiedad formal de
ser afectado por objetos o de recibir una representacién inmediata de las
cosas- con la intencionalidad misma de Ia conciencia; es el movimiento
mismo de la conciencia hacia alguna cosa, considerado como posibilidad
de exponer, de discriminar, de pluralizar una impresién cualquiera.

Serd entonces la fenomenologia més explicita de la Analitica 1a que
disipard la falsa claridad de la Estética, tan débilmente espistemoldgica.

La fenomenologia de la Analitica resalta con evidencia si uno se
compromete a leerla por el final, remontando de la teorfa trascendental
del juicio (0 Analitica de los Principios) hasta la teorfa trascendental del
concepto, y deteniéndose en las Analogias de la experiencia antes de
hundirse en el dificil capitulo del Esquematismo (éste Por razones que
se expondrdn mds adelante). Es natural que la fenomenologfa de Kant
sea por prioridad una fenomenologfa del juicio: siendo ésta la m4s
adecuada para proporcionar una propedéutica a la epistemologfa; es
natural por el contrario que la fenomenologia de Husserl sea de
preferencia una fenomenologia de la percepcibn: siendo ésta la m4s
adecuada para ilustrar un deseo de evidencia, de originalidad y de
presencia, aunque los Logische Untersuchungen comiencen por el juicio
y aunque el lugar del juicio est4 marcado en las estratificaciones de lo
vivido al nivel de las sintesis infundadas.

(Veremos en la IT* parte que otras razones explican esta diferencia de
acento y de preferenciaen la descripci6n entre Kant y Husserl). Entodo
€aso, esto no se diferencia del tema descriptivo que nos enmascara la
semejanza del mérodo de andlisis).

Si abordamos entonces la Analitica por el final, por las Analogias de
la experiencia, veremos desarrollarse un amplio anlisis del juicio como
acto de subsumir percepciones bajo reglas de intelectualidad. E] Kant
epistemologista tiene esta operacién por una simple «aplicacién» de las
reglas del entendimiento previamente constituidas; pero el peso de la
descripcion arrastra el anélisis en otro sentido: la subsuncién revela ser
una verdadera constitucién de la experiencia en tanto que experiencia
comprendida, juzgada y expresada a nivel predicativo.

54



Paul Ricoeur

Los Principios, que desde el punto de vista epistemoldgico son los
axiomas de una fisica pura, los primeros juicios sintéticos a priori de
una ciencia de la naturaleza, suscitan una admirable descripcién de la
constitucién de la Dinglichkeit: del otro lado de los principios de
permanencia, de produccién y de reciprocidad, es la intelectualidad de
lo percibido la que es tematizada. Y lo que es admirable es que, mucho
antes que Husser], Kant haya ligado las estructuras de la Dinglichkeit a
las estructuras de la temporalidad; las maneras diferentes por las que la
experiencia estd «ligada» son también las maneras diversas por las que
el tiempo se estructura intelectualmente. La segunda analogia encubre
en particular una verdadera fenomenologia del acontecimiento que
responde a la pregunta: ;qué significa «acontecer»? Es sobre el objeto
en el mundo que el fenomenélogo elabora la nocién de una sucesién
regulada. En lenguaje husserliano, se dird que las Analogias de la
experiencia desarrollan el lado noemitico de lo vivido en el juicio de
experiencia; dichas analogfas consideran el juicio del lado de lo «juzgado»
al objeto. (El capitulo precedente, sobre el Esquematismo, concierne al
contrario al andlisis noético sobre el «acontecimiento» y reflexiona acerca
de la operacién misma de ligazén, como «poder sintético de la
imaginacién» (B 233). Volveremos sobre €sto més adelante).

Si se considera que ese capftulo II de la doctrina del Juicio, cuyo
centro es la teorfa de las Analogifas de la experiencia, muestra la cara
noemética del juicio de experiencia, se comprende que tal andlisis
noemdtico termina en los Postulados del Pensamiento empfrico en general
(A 218 ss.); Gstos, en efecto, no aportan ninguna determinacién nueva al
objeto, pero tematizan su existencia segtin las modalidades de lo real, de
lo posible y de lo necesario. Ahora bien, ;qué significan estos postulados?
Plantean simplemente la correlacién fundamental de la existencia de las
cosas y de su perceptibilidad: wo also Wahrnehmung und deren Anhang
nach empirischen Gesetzen hinreicht, dahin reicht auch unsere Erkenninis
vom Dasein der Dinge (A 226). «Asi, pues, nuestro conocimiento de la
existencia de las cosas llega hasta donde llega la percepci6n y su desarrollo
conforme a leyes empiricas» (Trad., pig. 246). La espacialidad nos habfa
proporcionado el estilo de la intencionalidad, como apertura al aparecer;
el postulado del pensamiento empirico determina la efectividad de la
intencionalidad, como presencia percibida de la cosa que aparece.

55



Kant y Husserl

No es entonces por azar que Kant incluyé en la 2* edicién de la Critica
su Refutacion al Idealismo (B 274 ss.), la cual constituye una definicién
por adelantado de la intencionalidad: das blofe, aber empirisch
bestimmte, Bewuftsein meines eigenen Daseins beweist das Dasein der
Gegenstiinde im Raum aufer mir (B 275): «la conciencia simple, pero
empiricamente determinada, de mi propia existencia, prueba la existencia
de los objetos en el espacio y fuera de mi». La correlacién del «Yo soy»
y del «alguna cosa es», es en efecto la intencionalidad misma.

Pero si el cap. Il de la Doctrina trascendental del Juicio desarrolla la
cara noemidtica del juicio de existencia, el cap. I consagrado al
esquematismo, es la cara noética; es por esta razén que es tan oscuro:
anticipa sin cesar, por via reflexiva, las Analogias de la experiencia que
muestran en el objeto la obra del juicio; serfa necesario leer siempre este
capitulo después del siguiente y volver a él por un movimiento reflexivo
que reencuentra «en» el Gemiit 1o que ha sido mostrado «en» €l objeto.
Es el carécter anticipado de este capitulo lo que explica la brevedad de
Kant en la elaboracién de los esquemas: pero esas apenas cien lineas (A
144-147), son como la cara subjetiva del inmenso an4lisis noemético
del capitulo siguiente.

Si se la considera asf, 1a teorfa del esquematismo se aproxima bastante
a lo que Husserl llama la auto-constitucion o la constituci6n de si en la
temporalidad. Se comprende igualmente que Kant mismo se haya
admirado con este verborgene Kunst in den Tiefen der menschlichen
Seele, deren wahre Handgriffe wir der Natur schwerlich jemals abraten
und sie unverdeckt vor Augen legen werden (A 141), «el verdadero
funcionamiento de este arte dificilmente dejard la naturaleza que lo
conozcamos y dificilmente lo pondremos al descubierto» (Trad., pag.
185). Nunca estuvo Kant més libre en relacién con esas preocupaciones
epistemolégicas; ni de un mismo golpe tan préximo a descubrir el tiempo
originario de la conciencia més all4 del tiempo constituido (o del tiempo
como representacién segiin la estética trascendental). El tiempo del
esquematismo est4 en la sutura de la receptividad y la espontaneidad, de
la diversidad y la unidad; es mi poder de ordenar y la amenaza de
escaparme siempre y de deshacerme; es de manera indivisa la
racionalidad posible del orden y la irracionalidad siempre renaciente de
lo vivido; mira hacia la afeccién, de la cual es el flujo puro, y hacia la

56




Paul Ricoeur

intelectualidad, ya que los esquemas alli configuran la posible
estructuracion en cuanto a la «serie», al «contenido», al «<orden» (A 145).

Si seguimos hasta el final de esta fenomenologia del Gemiit, es
necesario acercar este andlisis noético de la operacion misma del juicio
alo que Kant estd llevado a decir en varias oportunidades de la existencia
de la conciencia. Si el andlisis noemético culmina en los Postulados del
pensamiento empirico que coordinan la existencia de las cosas con su
perceptibilidad, el andlisis noético culminard en la auto-determinacién
del Yo existo. Pero no se encuentran sobre este tema méis que notas
dispersas de Kant en la Critica: es alli en efecto donde la fenomenologia
implicita encuentra las resistencias mds considerables al interior mismo
del kantismo; toda la concepcién epistemolégica de la objetividad tiende
a hacer del «Yo pienso» una funcién de esa objetividad e impone la
alternativa que evocamos al principio: o bien tengo «conciencia» del Yo
pienso, pero no lo «conozco», o bien «conozco» el yo, pero éste es un
fenémeno en la naturaleza. Es esta la raz6n por la cual la descripcién
fenomenolégica tiende al descubrimiento del sujeto concreto que no tiene
un lugar sostenible en el sistema, siendo a él a quien se aproxima Kant
en la Critica todas las veces que se acerca igualmente al tiempo originario
del juicio por medio del esquematismo; es a él también a quien se
aproxima cuando determina la existencia de la cosas como correlativa a
mi esixtencia; es en ocasién con ésto que declara: «Ich bin mir meines
Daseins als in der Zeit bestimmt bewuft (B 275)... folglich ist die
Bestimmung meines Daseins in der Zeit nur durch die Existenz wirklicher
dinge, die ich au(er mir wahrnehme, méglich» (B 275-6). «Yo tengo
conciencia de mi existencia como determinada en el tiempo... en
consecuencia la determinacién de mi existencia en el tiempo no es posible
mds que por la existencia de las cosas reales que yo percibo fuera de
mi». Asimismo, la nota del Prefacio de la 2°edicién (B XL). La dificultad
inmensa consistia en tematizar una existencia que no fuera la categorfa
de existencia, es decir una estructura de la objetividad; la cual asume
Kant por primera vez en el § 25 de la 2* edici6n (una existencia que no
es un fenémeno); la nota que Kant agrega alli (B 158) propone la tarea
de tomar la existencia en el acto del Yo pienso que determina esta
existencia, atin antes de la intuicién temporal de yo mismo que eleva mi
existencia al nivel de un fenémeno psicolégico (B 157); la dificultad es

=it



Kant y Husserl

grande, sobre todo si se considera que el Yo pienso no pasa a acto mds
que con ocasién de un diverso que él determina l6gicamente. Se conoce
sobre todo el texto famoso, en la critica de 1a psicologia racional, donde
el «Yo pienso» es considerado como una proposicién empirica que
encierra la proposicién yo existo; Kant intenta resolver el problema en
el marco de su epistemologfa ligando la existencia a una «intuici6n
empirica indeterminada, anterior a toda experiencia organizada; lo que
le permite decir: die Existenz ist hier noch keine Kategorie (B 423); «la
existencia no es todavia aquf una categorfa».

¢No es esta existencia fuera de categoria la existencia misma, sin
que el «Yo pienso» amerite el titulo de primera persona? ;No es en
relacién con ese tiempo originario que la Analitica resalta mds alld del
tiempo-representacién de la Estética?

En otras palabras, ;no se trata de la existencia del Gemiit -de ese
Gemiit que no es ni el Yo pienso como principio de la posibilidad de las
categorias, ni el yo-fenémeno de la ciencia psicolégica-, ese Genmiit
ofrecido a la experiencia trascendental mediante la reduccién
fenomenolégica?

2. LA «CRITICA» COMO INSPECCION DE LOS LIMITES

Nuestro primer conjunto de anlisis descansaba en una limitacién
provisional: hemos admitido que se podia distinguir en Husserl el método
efectivamente practicado de la interpretacion filoséfica, que él como
autor entremezcla constantemente, sobre todo en las obras editadas,
siendo esta fenomenologfa efectiva la que nos sirvi6 de revelador para
una fenomenologfa implicita en la Critica. El parentesco entre Kant y
Husserl no se alcanza entonces mds que al precio de una abstraccién
legitima, pero precaria, practicada sobre la intencién total de una y otra
obra.

Ahora bien, la Critica es precisamente otra cosa diferente a una
fenomenologfa, no sélo por su preocupacién epistemolégica, sino por
su intencién ontoldgica, es aquf que la Critica resulta ser m4s que una
simple investigacién de la estructura interna «del saber», una investi-
gacioén de esos limites. El arraigo del saber de los fenémenos en el
pensamiento del Ser, inconvertible en saber, da a la Critica kantiana

58



Paul Ricoeur

su dimensién propiamente ontolégica. Destruir esta tensién entre el
conocer y el pensar, entre el fenémeno y el ser, es destruir el kantismo
mismo.

Se puede preguntar entonces si la fenomenologia de Husserl, que ha
servido de guia y revelacién de una fenomenologfa descriptiva del
kantismo, no deba ser considerada a su vez desde el punto de vista de la
ontologia kantiana; es posible que la interpretacion filoséfica que se
entremezcla con la &Troxr) trascendental participando de la destruccién
de la ontologia kantiana y consagrando la pérdida del Denken en el
Erkennen, haya aplastado la filosofia sobre una fenomenologia sin
ontologia.

Tomemos primero conciencia de la funcién que ejerce en Kant la
posicion del en si en relacién con la inspeccién de los fenémenos.

No hay saber del ser. Pero esta imposibilidad, que instituye una
suerte de decepcion en el seno del kantismo, es por si misma esencial a
la significacién final del fendmeno. Se trata de una imposibilidad en
alguna medida activa e incluso positiva, a través de la cual el Denken
propone atin el ser como aquello que /imita las pretensiones del fenémeno
de constituir la dltima realidad; asi el Denken confiere a la fenomenologia
su medida o su evaluacién ontolégica.

Se puede seguir a través de la Critica esta conexién entre una de-
cepcidn (respecto al saber) y un acto positivo de limitacion.

Desde la Estética trascendental, donde la intencion ontoldgica esta
constantemente presente, Kant plantea que la intuicién a priori se
determina por contraste con una intuicién creadora que nosotros no
tenemos; la muy importante nota de Kant sobre el intuitus originarius,
al final de la Estética es clara: el Gegen-stand se tiende ante mi en tanto
que no es el Ent-stand, aquél que surgiria de su propia intuicién’. Ahora
bien, esta decepcién metafisica es incorporada desde el comienzo a la
determinaci6n del sentido mismo del espacio y del tiempo e introduce
un toque negativo a cada pigina de la Estética: «toda nuestra intuicién
no es mds que la representacion del fen6meno; las cosas que intuimos
no son ellas mismas tal como las intuimos»; la falta de ser del fenémeno

7. La carta a Markus Herz del 21 de febrero de 1772 plantea ya el problema de
la Vorstellung en relacién con la extrafia posibilidad de una intuicién generatriz de
su objeto.

59



Kant y Husserl

le es en alguna medida incorporada. Pero este defecto es €l mismo el
anverso de un acto positivo del Denken que toma en la Estética la forma
fantdstica de una suposicién: la suposicién de la destruccién de nuestra
intuicion: «Gehen wir von der subjektiven Bedingung ab,... so bedeutet
die Vorstellung vom Raume gar nichts» (A 26)® («s6lo podemos, pues,
hablar de espacio, del ser extenso, etc., desde el punto de vista humano.
Si nos desprendemos de la tinica concepcién subjetiva bajo la cual
podemos recibir la intuicién externa, a saber, que seamos afectados por
los objetos externos, nada significa la representacién del espacio» (Trad.,
pdg. 71). De igual manera, un poco més adelante, en cuanto al tiempo
(A 37). Esta nada posible hace parte de la nocién de idealidad
trascendental: el espacio no es nada fuera de la condici6n subjetiva (A
28; Tr. 70). Esta imaginacién fantdstica expresa lo positivo de aquel
negativo: nuestra falta de intuicién originaria. Este positivo es el Denken,
irreductible a nuestro ser-afectado, irreductible a consecuencia de esta
«dependencia» del hombre seinem Dasein sowohl als seiner Anschauung
nach (B 72) («desde el punto de vista de su existencia como su modo de
intuir» Trad., pdg. 90) que evoca el final de la Estética. Es el Denken el
que pone el limite®. No es el conocimiento fenomenal el que limita el
uso de las categorfas de la experiencia, es la posici6n del ser por el Denken

8. Asimismo se dice més adelante: “Wenn aber ich selbst, oder ein Wesen mich,
ohne diese Bedingung der Sinnlichkeit, anschausen kéinnte, so wiirden eben dieselben
Bestimmungen, die wir uns jetzt als Verdnderung vorstellen, eine Erkenntnis geben,
in welcher die Vorstellung der Zeit, mithin auch der Verdnderung gar nicht
vorkdme...” (A 37) («pero si yo mismo u otro pudiese intuirme sin la condicién de
sensibilidad, las mismas determinaciones que ahora nos representamos como
modificaciones nos suministrarian un conocimiento en el que no habria representacién
del tiempo, ni, por tanto de la modificacién») (Trad., pdg. 79). “Wenn man von ihr
die besondere Bedingung unserer Sinnlichkeit wegnimmt, so verschwindet auch der
Begriff der Zeit” (A 37) («si quitamos de €l la peculiar condicidn de nuestra
sensibilidad, desaparece el mismo concepto de tiempo») (Trad., pag. 80).

9. “Aber diese Erkennmisquellen a priori bestimmen sich eben dadurch (daf sie
blof Bedingungen der Sinnichkeit sind) ihre Grenzen, namlich, daf sie blof aui
Gegenstinde gehen, sofern sie als Erscheinungen betrachtet werden, nicht aber Dinge
an sich selbst darstellen” (A 39) («al ser simples condiciones de sensibilidad, estas
fuentes de conocimiento a priori se fijan sus propios limites “refiriéndose a objetos
considerados tan sélo en cuanto fenémenos, pero no representan cosas en si mismas»)
(Trad., pag. 80).

60



Paul Ricoeur

la que limita la pretensi6n de conocer el absoluto: conocimiento, finitud
y muerte estén asf ligados por un pacto indisoluble que no es reconocido
mis que por el acto mismo del Denken que escapa a esta condicién y la
considera en alguna medida desde el exterior.

No costarfa trabajo mostrar que esta suposicién de la nada de nuestro
conocimiento sensible aclara la constante afirmacién de Kant de que la
filosoffa trascendental se localiza en la linea de partida que separa «dos
caras» del fenémeno (A 38), en si y para nosotros. «Denn das was uns
notwendigiiber die Grenze der Erfahrung und aller Erscheinungen
hinausgehen treibt, ist das Unbedingte, usw» (B XX); «porque lo que
nos lleva a salir necesariamente de los limites de la experiencia y de
todos los fenémenos, es la Incondicionalidad». Es lo Incondicionado lo
que nos autoriza a hablar de las cosas sofern wir sie nicht kennen (ibid.):
«en tanto que no las conocemos».

Esta funcién limitante del en sf encuentra una brillante confirmacion
en la Analitica Trascendental. Dicha Analitica acaba con el sentido de Ia
«naturaleza», marcando el lugar vacfo de una ciencia imposible de la
creaci6n, y preservael saber de los fenémenos de la naturaleza de cerrarse
sobre un naturalismo dogmdtico. Esta funcién limitante del en si
encuentra de otro lado su expresién mas completa en el capitulo sobre la
distincion de todos los objetos en fenémenos y niimenos; el concepto del
en si, aunque «problemdtico» (desde el punto de vista del saber, pero
problemético no quiere decir dudoso, sino no-contradictorio), es necesario
«um die sinnliche Anschauug nicht bis iiber die Dinge an sich selbst
auszudehnen» (A 254); «para no extender la intuicién sensible hasta las
cosas en sf mismas». M4s claramente avin: «Der Begriff eines Noumenon
ist also blo (ein Grenzbegriff, um die Anma) ung der Sinnlichkeit
einzuschrénken, und also nur von negativem Gebrauche» (A 255): «el
concepto de un mimeno es simplemente un concepto limite que tiene
por objeto restringir las pretensiones de la sensibilidad». Habria entonces
una suerte de hybris de la sensibilidad; no, a decir verdad, de la
sensibilidad como tal, sino del uso empirico del entendimiento, de la
praxis positiva y positivista del entendimiento.

Esta nocién de uso de las categorias es capital; Kant la distingue
expresamente del sentido mismo de las categorfas (A 147, A 248; Tr.
181 y 259), distincién que aclara bien lo que Kant entiende por la

61



Kant y Husserl

presuncién de la sensibilidad; Kant no dice otra cosa cuando muestra,
por €l juego de la ilusién trascendental y por la sancién del fracaso
(paralogismo y antinomias) la vanidad de esta pretensién; no es la razén
la que fracasa en la Dialéctica trascendental, es atin la sensibilidad en
su pretensién de aplicarse a las cosas en si'°.

Si creemos poder servirnos de esta doctrina kantiana como de una
guia para interpretar la filosofia implicita de Husserl, es necesario
asegurarnos de que Kant ha logrado acordar esta funcién de limitaci6n
al idealismo de su teoria de la objetividad, tal como se desprende de la
Deduccion Trascendental. {No se reduce la objetividad a la sintesis
impuesta por la apercepcién a lo diverso de la sensibilidad por medio de
las categorias? ;Si esta concepcién de la objetividad como obra de la
subjetividad trascendental, es claramente el centro de la Deduccidn
Trascendental, cémo puede ésta articularse a otra significacién del objeto
como un en sf? Parece en efecto en ocasiones que la palabra objeto no
puede designar mds que «el conjunto de mis representaciones» y que la
estructura intelectual de la experiencia basta para desatar mis
representaciones de mi mismo y oponérmelas cara a cara (se conoce el
ejemplo de la casa recorrida, aprehendida y reconocida) (A 190-1): en
este sentido el objeto no es mds que la Erscheinung im Gegenverhaltnis
mit den Vorstellungen der Apprehension (A 191), «el fenémeno, en
oposici6n a las representaciones de la aprehensi6n». La causalidad en
particular, distinguiendo la sucesi6n en el objeto de la sucesién de
representaciones, sofern man sich ihrer bewuft ist (A 189), «en tanto
que se tiene conciencia de ello» consolida el objeto de mis propias
representaciones en contraposicién a la conciencia; y se puede hablar de
verdad, es decir de correspondencia entre la representacién y su objeto,
ya que, por ese proceso de objetivacidn de las representaciones, existe
claramente das davon unterschiedene Objekt derselben (A 191, «objeto
de la aprehensién distinta de esas representaciones». ;Pero esta
constitucién del objeto en la conciencia, cara a cara con la conciencia,
no lo anuncia efectivamente Husserl?

10. “Der Verstand begrenzt daemnach die Sinnlichkeit, ohne darum sein eigenes
Feld zu erweitern, und, indem er jene warnt, daf sie nicht anmae, auf Dinge an
sich selbst zu gehen, sondern Lediglich auf Erscheinungen, so denkt er sich selbst
einen Gegenstand an sich selbst, aber nur als transzendentales Objekt...” (A 288).

62




Paul Ricoeur

Kant no duda, sin embargo, que lo que pone al objeto radicalmente
fuera, es la cosa en si. La mirada del fenémeno més alld de él mismo es
el objeto no empirico, el X trascendental. Por tanto Kant equilibra los
textos donde la objetividad nace de la distancia entre mis representaciones
y el fenémeno con otros donde los fenémenos permanecen nur
Vorstellungen, die wiederum ihren Gegenstand haben (A 109; «en meras
representaciones que, a su vez, tienen su objeto». El objeto trascendental
serd asi ist das, was in allen unsern empirischen Begriffen iiberhaupt
Beziehung auf einen Gegenstand, d. i. objektive Realitiit verschaffen kann
(A 109; «aquel que puede procurar a todos nuestros conceptos empiricos
en general una relacién con un objeto, es decir una realidad objetiva»).

De esta manera, la funcién realista de la intencionalidad (el objeto X
como «correlativo de la unidad de la apercepcién») atraviesa de parte a
parte la funcién idealista de la objetivacién de mis representaciones.

{Coémo es posible esto? La clave del problema es la distincién
fundamental en Kant, pero totalmente desconocida en Husserl, entre la
intencién y la intuicién: Kant disocia radicalmente la relacién con
cualquier cosa... y la vision de cualquier cosa. El Erwas = X es una
intencion sin intuicion. Es esta distincién la que soporta la del pensar y
el conocer; la que mantiene no solamente la tensién sino también el
acuerdo.

Kant no ha yuxtapuesto las dos interpretaciones de la objetividad,
sino que ha propuesto la reciprocidad. Es debido a que la relacién con
el objeto = X es una intencién sin intuicién que remite a la objetividad
como unificacion de lo diverso; desde que la relacién con el objeto no
sea otra cosa que «la unidad necesaria de la conciencia, seguida desde
luego de la sintesis de lo diverso» (A 109)!'. La objetividad surgida de

11. “Es ist aber klar, daf} da wir es nur mit dem Mannigtaltigen unserer
Vorstellungen zu tun haben, und jenes X, was ihnen korrespondiert (der Gegenstand),
weil er etwas von allen unseren Vorstellungen Unterschiedenes sein soll, fiir uns
nichts anderes sein konne, als die formale Einheit des Bewutseins in der Synthesis
des Manniglaltigen der Vorstellungen” (A 105) («pero, dado que sélo nos ocupamos
de o diverso de nuestras representaciones y dado que la X a ellos correspondiente

<l objeto) no es -por ser este objeto distinto de todas nuestras representaciones-
nada para nosotros, queda claro que la unidad necesariamente formada por el objeto
sélo puede ser Ia unidad formal de la conciencia que efectiia la sintesis de lo diverso
2¢ las representaciones» (Trad., pag. 135).

63



Kant y Husserl

la objetivaci6n y la objetividad previa a tal objetivaci6n remiten entonces
launaala otra (A 250-1; Tr. 260-2): la idealidad trascendental del objeto
remite al realismo de la cosa en sf, y ésta recuerda a aquella. El Prefacio
de la 2* edicién no dice otra cosa cuando plantea la implicacién mutua
de lo Condicionado y de lo Incondicionado (B XX; Tr 24).

Esta estructura del kantismo no tiene eco en la fenomenologia
husserliana. Como los neo-kantianos, Husserl ha perdido la medida
ontol6gica del fenémeno y en consecuencia la posibilidad de una
mediacién sobre los limites y el fundamento de la fenomenalidad. Es
por esta raz6n que la fenomenologia no es una «Critica», es decir, una
inspeccién de los lfmites de su propio campo de experiencia.

Tenemos aqui la verdadera guia para discernir en la reduccién
fenomenolégica, de la cual hemos visto por un lado la simple conversién
metodol6gica, implicada en la 1* parte, y por otro lado la decisién
metafisica. La segunda de las Meditaciones Cartesianas muestra
claramente ese deslizamiento subrepticio de un acto de abstenci6n a un
acto de negacién. Absteniéndome (mich enthalten) de plantear el mundo
como absoluto, yo lo conquisto como mundo-percibido-en-la vida
reflexiva, en otras palabras, lo gano como fenémeno; y asi Husserl puede
legitimamente decir que «el mundo no es para mi m4s que lo que existe
y vale para mi conciencia en un Cogito semejante». Pero he aqui que
Husserl plantea dogméticamente que el mundo «encuentra en mf y saca
de mi su sentido y su validez: Ihren ganzen, ihren universalen und
speziellen Sinn und ihre Seinsgeltung hat sie ausschlieBlich aus solchen
cogitationes»'; «su sentido integro, universal y especial, y su valor de
realidad, lo tienen exclusivamente estas cogitationes». Roman Ingarden
habfa planteado ya reservas sobre tales expresiones que, segtin él,
anticipan acerca del resultado de la constitucién, da darin eine
metaphysischen Entscheidung enthalten ist, eine Entscheidung, die einer
kategorischen These iiber etwas, was selbst kein Element der trans-
zendentalen Subjektivitit ist, gleicht'®: «porque esas expresiones sostienen

12. Cartesianicche Meditationen, Husserliana l, pég. 60. Asimismo, mds adelante,
una frase semejante, pag. 65, 1 - 11 - 16. Traduccién al Espafiol de José Gaos.
Meditaciones Cartesianas. Fondo de Cultura Econémica. México. 1988, pag. 62.

13. Bemerkungen von Prof. Roman INGARDEN, Apéndice a los Husserliana I,
p. 208-210.



Paul Ricoeur

una decisién metaffsica, una decisién que se puede asimilar a una tesis
categérica sobre alguna cosa que no es en si misma un elemento de la
subjetividad trascendental».

La raz6n profunda estd en que Husserl ha confundido la problemdtica
del ser con la posici6n ingenua de los «entes» enla actitud natural; ahora
bien, esta posici6n ingenua no es més que la omision de la relacién de
los entes con nosotros mismos y compete a esta Anmafung de la
sensibilidad de 1a cual habla Kant. Asimismo, no se encuentra en Husserl
ese entrelazamiento de dos significaciones de la objetividad que
encontrabamos en Kant; una objetividad constituida «en» nosotros y
una objetividad fundadora «del» fenoémeno. Es la raz6n por la cual este
mundo que es «para» mi en cuanto a su Sentido (y «en» mi en el sentido
intencional del «en») es también «mio» en cuanto a su Seinsgeltung, su
«validez ontolégica». Como consecuencia también la toxn es la
medida del ser y no puede ser medida por nada, que solamente puede
radicalizarse a sf misma, pero no puede ser atravesada por ninguna
posicién absoluta que, a la manera del Bien en Platén, darfa al sujeto
qué ver y darfa alguna cosa absoluta para ver.

Quisiera sin embargo mostrar que esta metafisica implicita de la no-
metafisica explica algunos aspectos de la descripcion husserliana misma,
de ninguna manera la fidelidad y la sumisién de la mirada «a las cosas
mismas» (este reproche arruinarfa absoluta y simplemente la
fenomenologia), sino las preferencias que orientan la mirada hacia ciertos
sstratos constitutivos de lo vivido ante todo en relaci6n con los otros.

1. Primero que todo, es la funcién de la Razdn la que difiere
profundamente de Kant a Husserl; en Kant, laraz6n, es el Denken mismo
reflexionando sobre el «sentido» de las categorias fuera de su «uso»
smpirico; se sabe que esta reflexién es a 1a vez una critica de la ilusién
wrascendental y una justificacién de las «ideas» de la razon. Ahora bien,
Hausserl emplea en otro sentido la palabra razdn asociada generalmente
2 las palabras realidad y verdad: es problema de 1a razén (Ideen I, seccion
IV) toda apreciacién de las pretenciones de lo vividoa significar cualquier
sosa real, donde tal apreciacién de validez consiste en medir cada tipo
4= significaci6n (lo percibido, lo imaginario, lo juzgado, lo querido, lo
sentido en tanto que tales) con la evidencia originaria del tipo
correspondiente.

65



Kant y Husserl

El problema de la razén no esté orientado en absoluto hacia la
investigacién de una mirada sin visi6n, de una intencién sin intuicién
que daria al fenémeno un mds all4 de si mismo™. Al contrario, la razén
tiene como tarea autenticar el fenémeno mismo seguin su propia plenitud.

Desde que la fenomenologfa de 1a razén se juega completamente en
la noci6n de evidencia originaria (va sea esta evidencia perceptiva,
categorial, u otra), se trata de una critica que la fenomenologia desarrolla
en lugar de la de Kant; dicha fenomenologia hace mds en efecto que
describir de un modo espectacular, pretender verlo y medirlo todo; su
virtud no es ya solamente descriptiva sino también correctiva; toda
significaci6n vacfa (por ejemplo, la significacién simbélica de la cual
uno ha perdido la ley de formacién) es enviada nuevamente alapresencia
de la realidad, tal como apareceria si se mostrara ella misma, en su
Leiblichkeit, en carne y hueso. La razén es este movimiento de remisién
de lo «modificado» a lo «originario».

De esta manera la fenomenologia llega a ser critica, pero en sentido
inverso al de Kant: en Kant la intuicién remitia al Denken que la limitaba;
en Husserl el «simple pensar» remite a la evidencia que lo complementa.
El problema de la plenitud (F iille) ha reemplazado al del limite (Grenze).
Definiendo la verdad por la evidencia y la realidad por lo originario,
Husserl no encuentra ninguna problematica en el en si. Kant estaba atento
a no dejarse encerrar en el fenémeno; Husserl est4 atento a no dejarse
engafiar por los pensamientos no realizados; su problema no es mds de
fundacién ontol6gica, sino de autenticidad de lo vivido.

2. Pero esta critica de autenticidad conducir4 a Husserl de reduccién

14. El pardgrafo 128 de Ideen I parece a primera vista ir en ese sentido; Husserl,
observando que es el objeto mismo el que sin cesar se ofrece de otra manera, llama
al objeto el «X de sus determinaciones»; mds atin, se propone elucidar cémo el
noema «mirado en tanto que tal» puede tener alguna relacién con una objetividad
(Husserliana ITI, pag. 315): Jedes Noema hat einen Inhalt, nimlich seinen Sinn, und
bezieht sich durch ihn auf seinen Gegenstand («cada noema tiene su contenido, esto
es, su sentido y se refiere a través suyo a su objeto») (Trad., pég. 129). Pero luego de
este comienzo de estilo kantiano, el andlisis vira hacia un tema especificamente
husserliano: la mirada nueva del noema en direccién a su objeto, que parecia remitir
a un mds alld del «sentido», designando el grado de plenitud; el modo de
«completitud» del sentido por la intuicién (§§ 135 Yy 88.).

66




Paul Ricoeur

en reducci6n, y ante todo a una reduccién de la evidencia misma; toda
filosoffa del ver, de la inmediatez, amenaza volver al realismo ingenuo;
la de Husserl m4s que ninguna, en la medida en que insiste en la presencia
«en camne y hueso» de la cosa misma; es este peligro el que Husserl no
pudo conjurar nunca. Pero Husserl insiste en el retorno del pensamiento
alo originariamente evidente, luego debe compensar los peligros latentes
de este intuicionismo radicalizando cada vez mds la interpretacién
idealista de la constitucion.

Es esto lo que se implementa en la III" Meditacion Cartesiana'y en
los inéditos del dltimo perfodo; estos escritos tienden a reducir la
discordancia siempre renaciente entre la exigencia idealista de la
constituci6n -que hace del objeto una unidad de sentido puramente ideal-
y la exigencia intuicionista de la razén. Es necesario practicar entonces
sobre la evidencia misma la reduccién de lo aprendido y de lo adquirido;
desprovista de toda la parte de evidencia anterior, sedimentada y abolida,
la evidencia se reduce al presente vivo (die lebendige Gegenwart) de la
conciencia. Se ve aqui de nuevo un efecto de esa «decision metafisica»
que discernimos hace poco en la reduccién husserliana; toda presencia
constituye un enigma para la descripcion, debido a ese «aumento»
(Zusatz) que propone en relacién con mis expetativas y con mis
anticipaciones més precisas. Venciendo este tltimo prestigio del en si
que podrfa escurrirse incluso en la presencia, Husserl decide que la
presencia de la cosa misma, es mi presente; la alteridad radical atribuida
a la presencia se reduce a la novedad del presente: la presencia del otro,
s mi presente mismo.

En adelante seré del lado de la temporalidad que Husserl buscari el
secreto de la constitucién de todo en sf pretendido; las antiguas evidencias,
aboliendo el movimiento de constitucién, lugar de su origen (Urstiftung),
se prestan a una trascendencia misteriosa; el en sf es el pasado de la
evidencia, bajo la posibilidad de ser reactivado en un nuevo presente.
Todo un conjunto de inéditos -el grupo C- se lanza en esta brecha abierta
por la I1I° Meditacion.

Encontramos aqui, en un lugar de honor, el gran problema de la
temporalidad; debido a que Husserl ha discernido, mds all4 del tiempo-
representacién de la Estética Trascendental, 1a temporalidad originaria,
como avance mismo en la conciencia, podré desafiar el antiguo prestigio

67



Kant y Husserl

de la realidad absoluta. La cuestién consistird ahora en saber si ha
columbrado el problema del ser.

3. Esta desontologizacién de la realidad conduce a una nueva
peripecia: el pasaje de la constitucién «estdtica» a la constitucién
«genética» marcado por el papel creciente de la temporalidad en todos
los problemas de origen y autenticidad. Ahora bien, la constitucién
«genética» es en buena parte una génesis «pasiva». Erfahrung und Urteil
son los testigos de esta orientacién en las investigaciones de Husserl.
Cada posicion de sentido y de presencia tiene en resumen una historia
que se ha sedimentado y abolido luego, tal como hemos visto ya a
propdésito de la evidencia; historia que se constituye por si misma a través
de substratos «anénimos» de lo vivido. En la época de las Ideen, Husserl
no ignoraba este lado «pasivo» de la conciencia, que consideraba como
el anverso de la conciencia (como hylé en relacién con la forma
intencional), donde lo que permanece en el primer plano es la activa
anticipacién de un «sentido», de una unidad significante (cosa, animal,
persona, valor, Sachverhalt); Husserl no deja de subrayar entonces que
la conciencia es, sobre todo, un diverso que el fenomendélogo no puede
abordar més que con «la guia trascendental del objeto». Dicho de otra
manera, es el andlisis noematico el que da el paso a la reflexién de lo
vivido considerado noéticamente. Esta preocupacion por identificar la
conciencia con la sintesis, con la presuncién de unidad, era en el fondo
muy kantiana. Pero el interés se desplaza progresivamente del problema
de la unidad de sentido, al problema del Urstiftung, es decir, al arraigo
de todo sentido en lo vivido evidente actual. Este desplazamiento de
interés vinculaba la raz6n légica con la razén perceptiva -las
articulaciones del juicio retomando el modo activo de las estructuraciones
elaboradas pasivamente en la esfera ante-predicativa de la percepcién- y
la razén perceptiva con la impresidn sensorial, con sus retenciones
memoriales y sus protenciones kinestésicas.

Es entonces una nueva Estética Trascendental, no devorada por una
Deduccicn trascendental, 1a que trabajan los inéditos mas importantes
de los conjuntos C y D de la clasificacién de Louvain.

Seguin esta nueva Estética Trascendental, el objeto percibido por todos
«remite», mds profundamente que la intersubjetividad, al mundo
primordial tal como aparece al solus ipse; al interior de esta esfera

68



Paul Ricoeur

primordial, el objeto «externo» remite, por medio de las retenciones y
protenciones de la constitucién temporal, al «objeto inmanente» -al
Urimpression.

Husserl apela asf al genio de Kant como al de Hume. Kant fundaba
la impresi6n en el a priori de la sensibilidad, y el orden percibido en la
objetividad intelectual. Con el dltimo Husserl, fundar no significa mds
llegar a la intelectualidad, sino por el contrario, edificar sobre el suelo
de lo primordial, de lo pre-dado. Esta es precisamente la genialidad de
Hume de regresar de los signos, simbolos e imigenes a las impresiones.

4. Se podria decir que con esta identificacién de la raz6n con una
critica de la evidencia, con esta reduccién de la evidencia al presente
vivido y con esta remisi6n a la impresi6n, Husserl identifica totalmente
la fenomenologia con una egologia sin ontologia.

La intencién méds manifiesta de las Meditaciones Cartesianas es
conducir a esta identificacidn; la II* Meditacidn plantea inicialmente que
si toda realidad es un correlato de la Cogitatio, toda cogitatio es un modo
del Cogito. El Cogito, a su vez, es la explicacién del Ego. La feno-
menologia serd asi un andlisis egolégico (§ 13). Husserl advierte a partir
de este momento las terribles consecuencias: «Sicherlich fingt sie also
als reine Egologie an und als eine Wissenschaft, die uns, wie es scheint,
Zu einem, obschon transzendentalen Solipsismus verurtelit. Es ist janoch
gar nicht abzusehen, wie in der Einstellung der Reduktion andere Ego -
nicht als bloBweltliche Phinomene, sondern als andere transzendentale
Ego- als seiend sollen setzbar werden kénnen, und damit zu
mitberechtigten Themen einer phédnomenologischen Egologie»”.

«ciertamente, esta ciencia empieza como vemos por egologia, y como
una ciencia condenada, al parecer, al solipsismo trascendental. No se ve
por ahora, en efecto, c6mo en la actitud de la reduccién hayan de poder
ponerse como existentes otros ego -no en cuanto meros fenémenos del
mundo, sino en cuanto ego trascendentales para entrar como temas
igualmente justificados en una egologia fenomenoldgica» (Trad., pag.
76). Pero Husserl acepta heroicamente la dificultad y deja entrever que
¢l solipsismo trascendental debe permanecer eine philosophische
Unterstufe -«un grado filoséfico previo»- y debe ser asumido provi-

15. Husserliana, I, pag. 13, 69.

69



Kant y Husserl

sionalmente, um die Problematik der transzendental en Intersubjekti-
vitdit als eine fundierte, also hoherstufige in rechter Weise ins Spiel seizen
zu kdnnen...)'® -«para poder comprender la problemdtica de la
intersubjetividad trascendental como fundada, y poderla poner en juego
en grado superior».

Enla III° parte de este estudio veremos si Husserl consigue franquear
el umbral de la intersubjetividad; advirtamos por el momento hasta qué
radicalismo ha conducido Husserl esta egologia, hasta qué paradoja el
solipsismo trascendental .

En la IV* Meditacidén Cartesiana el Ego mismo, en tanto que Ego del
Ego cogito, es tematizado: also sich in sich selbst als seiend kontinuierlich
Konstitierendes'": «en si mismo como constituyendo continuamente».
Husserl deber4 refutar entonces la antigua tesis de las Ideen, segin la
cual el Ego es der identische Pol der Erlebnisse -«el polo idéntico de lo
vivido»-. El Ego serd en adelante das in voller Konkretion genommene
ego (das wir mit dem Leibnizischen Worte Monade nennen wollen)'®:
«el ego toma su total concrecién, que nosotros queremos designar con el
término leibniziano de ménada». ;Qué significa este paso del lenguaje
cartesiano al leibniziano? Sefiala el triunfo definitivo de la interioridad
sobre la exterioridad, del yo trascendental sobre lo trascendental: todo
lo que existe para mi, se constituye en mf{ y esta constitucién es la vida
concreta del yo. Desde entonces se puede decir que todos los problemas
de constituci6n estdn incluidos en el der phéiinomenologischen Auslegung
dieses monadischen ego (das Problem seiner Konstitution fiir sich
selbst)... Inweiterer Folge ergibt sich die Deckung der Phinomenologie
dieser Selbstkonstitution mit der Phiinomenologie iiberhaupt...)": «la
elucidacién fenomenolégica de este Ego monddico (el problema de su
constituci6n para si mismo)... Finalmente resulta que la fenomenologia
de esta autoconstitucién de si por si coincide con la fenomenologia en
general». La fenomenologia hard entonces juramento de atravesar el
desierto del solipsismo a titulo de ascesis filoséfica. La fenomenologia

16. Husserliana, I, pag. 69.
17. Ibid.

18. Op. cit, pag. 100.

19. Ibid.

70




Paul Ricoeur

=5 la ciencia del tinico ego del cual tengo evidencia originaria, el mio.
Jamds pudo reconocer el kantismo tal fenémeno, no s6lo porque en su
perspectiva epistemolégica no podfa encontrar més que una conciencia
2n general, el sujeto del saber verdadero, sino también porque el Gemiit
gue la Critica presupone como sujeto concreto es siempre tendido hacia
=1 objeto trascendental = X que escapa al fen6meno y que puede ser la
sxistencia absoluta de otra persona. La desontologizaci6n del objeto en
Husserl, implica virtualmente la de los cuerpos de otros y la de otras
personas. Asf, la descripcién del sujeto concreto ubicada bajo el signo
32l idealismo, conduce a esta soledad metafisica de la cual asume Husserl
con una probidad ejemplar todas las consecuencias.

Es esta la razén por la cual la constitucién del otro, que asegura el
paso a la intersubjetividad, es la piedra de toque del fracaso o del éxito,
50 de Ia fenomenologia, sino de la filosoffa implicita de la fenomenologia.

3. «“CONSTITUCION DEL OTRO” Y “RESPETO"»

Todos los aspectos de la fenomenologia convergen entonces en el
problema de la constitucién del otro. ;Hemos salido por tanto de una
problemética kantiana? ;Incursionamos en un dominio nuevo que no
habia previsto el genio kantiano? De ninguna manera. Esta dltima
peripecia de la fenomenologia husserliana, surgida de lo que hay de menos
kantiano en «la experiencia trascendental» de Husserl, nos retrotrae de
manera inadvertida al centro del kantismo: no precisamente a la Critica
de la razén pura, sino a la filosoffa préctica.

Kant no propone una fenomenologfa de la conciencia del otro: la
fenomenologia del Gemiit estd demasiado implicita y machacada por las
consideraciones epistemol6gicas para tinicamente contener los principios
de una teorfa de la intersubjetividad; en el mejor de los casos s6lo se
encontrarian las premisas en la Antropologia, en el marco de la teorfa de
las pasiones que Kant expone como una teorfa de la intersubjetividad.
Pero todo esto es poca cosa comparado con los admirables ensayos
fenomenolégicos de Husserl sobre el Einfiihlung. La teoria del Einfiihlung
pertenece a la fenomenologia descriptiva antes de asumir la
responsabilidad de resolver la paradoja del solipsismo trascendental. Se
confunde con la fenomenologia de la percepci6n, ya que la percepcién

71



Kant y Husserl

del otro se incorpora a la significacion del mundo que percibo, y se
inscribe en la constitucién de la cosa determinada en su tltimo estrato
de abjetividad, estd implicada en la constitucion de los objetos culturales,
el lenguaje, y las instituciones.

No es entonces en el terreno propiamente descriptivo donde la
fenomenologia tiene algo para aprender de Kant; Husserl es aqui el guia
y no Kant.

Por el contrario, volvemos a Kant para resolver las dificultades
suscitadas por la interpretacion filoséfica de la reduccién, las cuales
culminan en la paradoja del solipsismo trascendental. Husserl no se ha
propuesto solamente describir cémo aparece lo otro en algunos modos
perceptivos, afectivos, practicos de constitucién del sentido: “otro”, “alter
ego”; intentando constituirlo “en” mi y por tanto en tanto que “otro”.

Es la tarea de la V* Meditacidn Cartesiana; se puede decir que ese
dificil ensayo es una apuesta insostenible: el autor intenta constituir un
otro como un sentido que se forma en mi, en lo que es 1o més “propio” al
ego, en lo que Husserl llama la esfera de pertenencia; pero a la vez que
constituye otro en mi segiin la exigencia idealista, quiere respetar el
sentido mismo que se agrega a la presencia del otro, como un otro tal
que yo y como un otro yo que tiene su mundo, que me percibe, se dirige
ami{ y anuda conmigo las relaciones de intersubjetividad, de donde habrdn
de surgir un tinico mundo de la ciencia y miltiples mundos de cultura.
Husserl no quiere sacrificar ni la exigencia idealista, ni la docilidad de
los rasgos especificos del Einfiihlung; la exigencia idealista quiere que
otro, como la cosa, sea una unidad de modos de apariciones, un sentido
ideal presumido, mientras la docilidad a lo real quiere que otro
“transgreda” mi esfera propia de experiencia y haga surgir, en los limites
de mi vivir, un aumento de presencia incompatible con la inclusién de
todo sentido en mi vivir.

El problema del otro actualiza entonces el divorcio latente entre las
dos tendencias de la fenomenologia, la tendencia descriptiva y la
tendencia dogmdtica. El genio de Husserl estd en haber mantenido la
apuesta hasta el final. La preocupacién descriptiva de respetar la alteridad
en el otro y la dogmadtica de fundar otro en la esfera primordial de
pertenencia del Ego encuentran su equilibrio en la idea de una toma
analogizante del otro.

72




Paul Ricoeur

Otro es aqui él mismo y sin embargo quien 1o vive no soy yo; Otro es
sélo apprdsentiert - “apresentado”, pero sobre el fundamento de su cuerpo
que es sélo prdsentiert- “presentado” con una evidencia originaria en la
esfera de mi experiencia vivida. “En” mi un cuerpo es presentado, el
cual presenta otro vivido como mio. Este vivido es vivido como mio en
virtud del apareamiento (Paarung) entre mi cuerpo aqui y el otro cuerpo
all4; esta configuracién en pareja funda la analogfa entre el vivido en mi
eingefiihlt y el vivenciando erlebt, entre el vivido del otro y el mio.

;Ha conseguido Husserl constituir lo ajeno como ajeno en la esfera
de la experiencia? ;Ha hecho la apuesta de vencer el solipsismo sin
sacrificar la egologfa? El enigma es que lo otro, apresentado en mi cuerpo
y tomado anal6gicamente por “sintesis pasiva”, tiene un valor de ser
(Seinsgeltung) que lo arranca de mi esfera primordial. ;Coémo una
analogfa -suponiendo que yo conozco lo otro por analogia- puede tener
esta visi6n trascendental, cuando todas las demds analogfas van de unaa
otra cosa al interior de mi experiencia? Si el cuerpo de otro se constituye
“en” mi, ;c6mo el vivir de otro que a él se adhiere, es apresentado “fuera”
de mf? {C6mo una simple concordancia entre los modos de aparicién
del comportamiento puede dar indicios de lo ajeno y no una cosa mis
sutil de “m{” mundo? Ha conseguido Husserl substraerse al prestigio
enorme de la constitucién de la Dinglichkeit -de la cosa como cosa- en
un flujo de perfiles, de perspectivas (Abschattungen)? (Es lo otro més
que una simple unidad de perfiles concordantes?

Es verdad que en Ideen II (III* parte) Husserl opone radicalmente la
constitucién de las personas a la de la naturaleza (cosas y cuerpos
animados). Husserl llega incluso, en uno de los apéndices, a oponer el
Erscheinungseinheit -“la unidad de aparicién”- de la cosa, al Einheit
absoluter Bekundung -“la unidad de manifestacién absoluta”- de la
persona: mucho més que un desplazamiento de perspectivas, la persona
seria entonces un surgimiento absoluto de presencia. Pero esta oposicién
entre la persona que “se anuncia” y la cosa que “aparece”, es una
oposicién que la descripcién impone y que la filosofia de la reduccion
minimiza; es un transtorno total del sentido idealista de la constitucion
que ella implica: lo que la persona anuncia es precisamente su existencia
absoluta; constituir la persona es entonces repetir en qué modos subjetivos
se opera este reconocimiento de alteridad, de ajenidad, de existencia de

73



Kant y Husserl

otro, el idealismo husserliano debfa hacer frente a esa inversi6n de sentido
de la constituci6n.

Es aqui donde se propone un retorno a Kant, no para perfeccionar
una descripcién del aparecer del otro, sino para comprender el sentido
de la existencia que se anuncia en este aparecer. Es notable que sea el
filésofo el m4s desarmado en este terreno de la descripcién feno-
menolégica dirigida a este sentido de la existencia. La segunda f6rmula
del imperativo categérico que introduce Kant en la Fundamentacién de
la Metafisica de las Costumbres dice: Handle so, daf3 du die Menschheit
sowohl in deiner Person, als in der Person eines Jeden andern jederzeir
als Zweck, niemals blof als Mittel brauchest (A 429; «Obra de tal modo
que trates la humanidad, tanto en tu persona como en la persona de
cualquier otro, siempre como un fin, y jamds simplemente como un
medio». Uno puede verse chocando con esta brusca introducci6n del
otro en el formalismo kantiano y puede quejarse de que ninguna
descripcién del conocimiento del otro preceda a esta determinacién
préctica que el respeto. ;No es necesario primero conocer al otro en
tanto que otro y a continuacién respetarlo? El kantismo sugiere una
respuesta diferente. Es en el respeto mismo, como disposici6n préctica,
donde reside la tnica determinacién de la existencia del otro.

Examinemos més de cerca la consideracién kantiana: la existencia
en si del otro es primero propuesta hipotéticamente como idéntica a su
valor: Gesetzt aber; es gibe etwas, dessen Dasein an sich selbst einen
absoluten Wert hat, was als Zweck an sich selbst ein Grund bestimmter
Gesetze sein kinnte, so wiirde in ihm und nur in ihm allein der Grund
eines moglichen kategorischen Imperativs, d. I, praktischen Gesetzes,
liegen (A 427-8; «pero suponiendo que hubiera alguna cosa cuya
existencia en si misma tiene un valor absoluto, una cosa que, como fin
en si, podria ser un fundamento de leyes determinadas, entonces estarfa
enellay séloenella el fundamento de un posible imperativo categérico,
es decir de una ley prictica».

En esta posicién hipotética con respecto a un fundamento, no se
presenta ninguna diferencia entre la determinacién existencial yla
determinacién préctica de la persona. La oposicién entre la personay la
cosa es en conjunto prictico-existencial: la “cosa” pertenece, como objeto
de mis deseos, al orden de los medios; la persona pertenece, como referida

74



Paul Ricoeur

al respeto, en el orden de los fines en si: ...dagegen verniinftige Wesen
Personen genannt werden, weil ihre Natur sie schon als Zwecke an sich
selbst... auszeichnet (A 428-9); «por el contrario, los seres racionales
son llamados personas, porque su naturaleza los designa ya como fines
en si».

Se objetard que el respeto, como la simpatia, es un sentimiento
subjetivo y no tiene el poder de alcanzar més en si que la percepcién
sensible o el deseo. Es precisamente equivocado alinear el respeto junto
con la percepci6n, con el deseo o incluso con la simpatfa: el respeto es
el momento prdctico que fundamenta la mirada trascendental de la
simpatia; la simpatia, como afecto, no tiene més privilegio que el odio 0
el amor, por lo que su expansion, de otra parte legitimo, en la
fenomenologifa husserliana en el sentido indicado por Max Sheler o por
Mac Dougall o por los existencialistas franceses, no cambia en nada el
problema de la existencia, incluso si ofrece un inventario més rico de
los modos de aparecer del otro. En tanto que sentimiento prdctico, el
respeto plantea un lfmite a mi facultad de obrar; asi, hablando de la
humanidad, Kant establece que ésta no es un “fin subjetivo” que mire a
mi simpatfa, lo que equivaldria a incluirlo entre mis inclinaciones als
Gegenstand, den man sich von selbst wirklich zum Zwecke macht (A
431; «como un objeto del cual uno se hace en realidad un fin para si
mismo»); la humanidad es un “fin objetivo” como ley de serie que
constituye dei oberste einschrankende Bedingung aller subjektiven
Zwecke; («la condicién suprema restrictiva de todos los fines
subjetivos»); més adelante Kant lo llama, de manera mds contundente,
die oberste einschrankende Bedingung im Gebrauch aller Mittel (A 438;
“la condici6n limitativa suprema en el uso de todos los medios”). Dela
misma manera que la persona: es “un fin que existe por si”’, que yo no
puedo pensar més que negativamente, COmo «eso contra lo que no se
debe obrar jamés» (dem niemals zuwider gehandelt... werden muf3 A
437).

Por el respeto, la persona se encuentra de entrada situada en medio
de personas cuya mutua alteridad estd estrictamente fundada en su
irreductibilidad a los medios. Si otro pierde la dimensién ética que Kant
llama su dignidad (Wiirde) o su precio absoluto, y si la simpatia pierde
en consecuencia su cardcter de estima, la persona no es entonces més

75



Kant y Husserl

que un /-“un ser puramente natural”- y la simpatia un afecto animal.

Se dird sin embargo que la proposicién: die verniinftige Natur existiert
als Zweck an sich selbst (A 429; «la naturaleza racional existe como fin
en si») no es un postulado. Kant lo concederi complacido (ver su nota
al A 429). Este postulado es el concepto de un reino de los fines, es
decir, de la uni6n sistemética de los seres racionales por las leyes comunes.
El historiador no tendr4 dificultades en reconocer aqui la idea agustiniana
de la ciudad de Dios y la idea leibniziana del reino de la gracia. Lo que
es propiamente kantiano es acceder a esta idea por un movimiento de
regresion hacia el fundamento de la buena voluntad, es decir segiin la
radicalizacién de un paso hacia la libertad. La pluralidad y la
comunicacién de las conciencias no pueden ser el objeto de una
descripcion, si no son primero planteadas por un acto de Grundlegung:
-de “posici6én de fundamento” -la comunicacién de las conciencias es
entonces lo que hace posible la coordinaci6n de las libertades y lo que
hace de cada valor subjetivo una libertad.

Sin ser lo més notable en Kant, se puede sin duda deplorar el giro
estrictamente juridico que toma esa mutabilidad de las libertades bajo la
idea de una legislacién a priori. Lo que resulta admirable es no haber
buscado otra “situacién” para la persona que su “pertenencia” (como
miembro o como jefe) a una totalidad practica y ética de personas. Fuera
de ella no es més que una persona. Su existencia no puede ser mas que
una existencia-valor. Las revelaciones afectivas del otro no sobrepasan
forzosamente el nivel de instrumento o de mercancia.

Asi, la existencia absoluta del otro pertenece originariamente a la
intencién de la buena voluntad; s6lo un movimiento reflexivo de
Grundlegung descubre que esta intencién encubre el acto de situarse
como miembro legislador en una comunidad ética.

Al mismo tiempo, la determinacién de la persona como fin en sf que
existe nos recuerda el problema de la cosa en si. En la II* parte hemos
sefialado la funcién limitativa de la cosa en si con respecto a las
pretensiones del fenémeno; esta filosoffa de los limites, totalmente
ausente de la fenomenologia, encuentra en el plan préctico su esplendor,
ya que el otro es aquel contra quien yo no debo obrar. Pero la idea de un
reino de los fines hace surgir a la vez el car4cter positivo de fundamento
del en si. Solamente la determinacién del en si no llega a ser jamds

76



Paul Ricoeur

wsorética o especulativa, sino que permanece practica y ética. El tnico
mundo inteligible en el cual puedo “ubicarme» es aquel al que accedo
sor el respeto, por la autonomfa de mi voluntad y el respeto de la
sutonomfa del otro, so versetzen wir uns als Glieder in die Verstandeswelt
-«nos transportamos en el mundo inteligible a titulo de miembros». Pero
satrando en ese mundo, no puedo intuirme, sentirme mich hineinschauen,
sineinempfinden (A 459; «Introduciéndose asf a través del pensamiento
=n un mundo inteligible, la razén prictica no sobrepasa en nada sus
\mites; no los sobrepasard més que si ella lo quiere, entrando en ese
mundo, apercibiéndose allf, sintiéndose alli»).

:No ha mostrado Kant, por tanto, los limites no solamente de las
seetensiones del fenémeno, sino también de la fenomenologia misma?
Yo puedo “ver”, “sentir” el aparecer de las cosas, de las personas, de los
valores, pero la existencia absoluta del otro, modelo de toda existencia,
=0 puede ser sentida; se anuncia como ajena ami vivencia por la aparicién
=sma del ofro en su comportamiento, su expresi6n, su lenguaje, su obrar;
sero0 esta aparicién del otro no basta para anunciarla como un ser en si.
Su ser debe ser planteado préicticamente como lo que limita la pretension
4= mi propia simpatia de reducir la persona a su cualidad deseable y
como lo que fundamenta su aparicién misma.

La gloria de la fenomenologia es, por “reducci6én”, haber elevado la
mwestigacién del aparecer a la dignidad de ciencia. Pero la gloria del
Lantismo es haber sabido coordinar la investigacién del aparecer con la
“uncién lfmite del en s y con su determinacién préctica como libertad y
“omo todo de las personas.

Husser] hace la fenomenologifa. Pero Kant la limita y fundamenta.

T



