Praxis )]
Filasdfica Sheciier
ISSN (I): 0120-4688 / ISSN (D): 2389-9387

DOI: 10.25100/pfilosofica.v0i63.14522

LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA
RELIGION DE LA VIDAY LA VIDA DEL RELIGIOSO

Heidegger’s Facticity. Religion of Life and the Life of the
Religious

Andrés Téllez-Nunez

Pontificia Universidad Javeriana, Bogotd, Colombia.

Resumen

Este articulo busca estudiar la nocion de facticidad y responder qué
significa y cual es su alcance en un periodo concreto de la obra de Martin
Heidegger. Asi, a partir del examen de Los fundamentos filosoficos de la
mistica medieval, Introduccion a la fenomenologia de la religion, Agustin
y el neoplatonismo, y Ontologia — Hermenéutica de la facticidad, que
refieren, por ejemplo, el Antiguo y Nuevo Testamento, las Confesiones de
San Agustin, y los textos de otros autores y misticos tales como Tomas de
Kempis, se presenta una hipotesis de trabajo que consiste en afirmar que la
nocion de facticidad en el primer Heidegger tiene contornos mds negativos
(pesimistas) que positivos (optimistas), y que ella tiene como caracteristicas
fundamentales la cotidianeidad, la temporalidad y el distanciamiento. La
metodologia de investigacion supuso una aproximacion dialéctico-exegética
a la fuente primaria. El trabajo concluye afirmando que la nocion de
distanciamiento comprendida dentro de la de facticidad supone que la vida
se asume temporalmente, pero que ella se vive sobretemporalmente.

Palabras clave: facticidad; indicadores formales; distanciamiento;
cotidianeidad; racionalidad.

,Como citar?: Té¢llez-Nufiez, A. (2026). La nocion heideggeriana de facticidad. La religion de la viday
la vida del religioso. Praxis Filosdfica, (63),e20214522. https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i63.14522

Recibido: 31 de octubre de 2024. Aprobado: 29 de mayo de 2025.

Praxis Filosdfica, No. 63, enero-junio, afio 2026, pp. €20214522


https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i63.14522
https://crossmark.crossref.org/dialog/?domain=praxisfilosofica.univalle.edu.co&doi=10.25100/pfilosofica.v0i63.14522
mailto:aatellez%40javeriana.edu.co%0D?subject=
https://orcid.org/0000-0002-6775-4101
https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i63.14522

Heidegger’s Facticity. Religion of Life and the Life of the
Religious

Andrés Téllez-Nuiiez!

Pontificia Universidad Javeriana, Bogota, Colombia.

Abstract

This article studies the notion of facticity within a concrete period of the works
of Martin Heidegger, with a particular reference to The Phenomenology of
Religious Life, and Ontology — The Hermeneutics of Facticity upon his
reading of the Old and New Testament, St. Augustine s Confessions (Book
X), and the texts of other authors and mystics such as Thomas a Kempis. The
working hypothesis put forward in this article states that the early works of
Heidegger show that the notion of facticity has more negative (pessimistic)

contours than positive (optimistic) ones, and that its most comprehensive
features are everydayness, temporality, and seclusion. The method of
research entailed a dialectic and exegetic approach to the primary source.

A conclusion is drawn in the sense that the notion of seclusion comprised
in that of facticity entails assuming life in the context of time, but above it.

Keywords: Facticity, Formal indicators; Reclusion; Everydayness;
Rationality.

! Profesor Asociado, Facultad de Ciencias Juridicas, Pontificia Universidad Javeriana

(Bogota, Republica de Colombia). Abogado; Magister en Filosofia; Doctor en Filosofia,
Pontificia Universidad Javeriana (Bogota, Republica de Colombia). LL.M., Universidad de
Georgetown (Washington, D.C., Estados Unidos de América).



LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA
RELIGION DE LA VIDAY LA VIDA DEL RELIGIOSO

Andrés Téllez-Nunez

Pontificia Universidad Javeriana, Bogotd, Colombia.

I. Introduccion

El objetivo de esta investigacion es establecer una relacion entre ciertos
caracteres de la nocion de facticidad contenida en algunos textos del primer
Heidegger y proponer como hipétesis de trabajo” que la cotidianidad y lo
cotidiano, alli y en su conjunto, se verian mds negativa que positivamente?.
Respecto del adverbio negativamente en correspondencia con la palabra
inglesa negative utilizo el significado sinéonimo de ‘pesimista’. Para el
adverbio positivamente en correspondencia con la palabra inglesa positive
utilizo el significado sinénimo de ‘optimista’. La tesis contraria es sostenida
por Campbell (2012, pp. 25, 32, 38, 39, 40 y 121) en la que se utiliza la
expresion positive side para describir la cotidianidad heideggeriana a la luz

2 La obra de Campbell (2012) se titula The Early Heidegger's Philosophy of Life.
Vale la pena aclarar que mi investigacion puede describirse ampliamente como una referencia
(tangencial) a los origenes y trasfondo de Ser y tiempo (SZ) y servir como tal para futuras
investigaciones sobre la facticidad heideggeriana.

3 Algunos podran tildar de simplista reducir este examen filosofico a la exposicion
de una vision aparentemente binaria entre optimismo y pesimismo; sin embargo, el lector
querra saber que Campbell (2012) vincula la filosofia (heideggeriana) de la facticidad (vida)
auna vivencia u optimista o pesimista, a veces, en relacion con el profundo significado de la
cotidianidad. Si el significado se vincula con lo optimista-positivo o con lo pesimista-negativo,
quizas no exista una simpleza de la argumentacion de oposicion entre una vision optimista
o pesimista ni en el texto cuya tesis esta disertacion pretende rebatir (el de Campbell, 2012)
ni en este articulo que explica su nocion suprateorica. Los elementos explicativos en torno
a la hipotesis de trabajo aqui estudiada se encuentran en el cuadro comparativo (ver Tabla
1) que presento al final de este texto.



ANDRES TELLEZ-NUNEZ

de los textos que ahora me dispongo a examinar. El camino que propongo
recorrer de la mano de Heidegger se ha iniciado con su revision de la
experiencia de los primeros cristianos y de los misticos —tema que abordo
aqui— y finalizara con la delineacion de lo que €l llam6 hermenéutica de
la facticidad, cuyas aristas se presentaran en un articulo posterior®.

El presente estudio comprende la leccion no impartida en el periodo
de 1918-1919 titulada Los fundamentos filosoficos de la mistica medieval;
los cursos sobre religion dictados por el autor en el semestre de invierno de
1920-1921 titulado Introduccion a la fenomenologia de la religion y en el
semestre de verano de 1921 titulado Agustin y el neoplatonismo, agrupados
bajo la denominacién GA 60°; el curso dictado en 1923 titulado Ontologia
— Hermenéutica de la facticidad, denominado GA 639, sera examinado en
una disertacion posterior. Para lograr el cometido precitado se han escogido
algunas notas propias de la nocion heideggeriana de facticidad en GA 60
correspondientes al primer Heidegger’ y se han comparado en cuanto a su
alcance y ambito.

La primera parte de la investigacion supuso los siguientes pasos: (i)
consultar las fuentes primarias tomando como referencia algunas de las
traducciones al castellano y traducciones al inglés disponibles, en particular,
las de Uscatescu, Fritsch y Gosetti-Ferencei, y Mufioz para GA 60, y la de
Aspiunza, y van Buren para GA 63; (ii) extrapolar las notas fundantes y
relevantes del libro X de las Confesiones de Agustin y de algunas epistolas
de San Pablo; (iii) abordar la cronologia, o en palabras de Kisiel (1995),
la génesis de Ser y tiempo (SZ), los angulos de la relacion entre filosofia
y teologia, los contornos de la facticidad, ella, en si misma, como clave de
lectura principal de SZ y del pensamiento de Heidegger, y la metodologia
propia de este autor que engloba entre otros, el tema de la indicacion formal.
Entre GA 60 y GA 63, debo anotar, median otras lecciones que, aun cuando

4 Ellector querra consultar un interesante debate sobre la aparente equivalencia entre
el ser heideggeriano y Dios, aspecto que, quizas, trataré en otra investigacion. Sobre esto
puede consultarse a Sikka (1997).

5 Los cursos aqui examinados se agrupan bajo la abreviatura G4 60 seguidos de la
pagina y Heidegger 2010 seguido de la pagina. A efectos de la confeccion de este articulo
he utilizado el texto titulado The Phenomenology of Religious Life (Heidegger, [1995]2010)
editado por Indiana University Press, el texto titulado Introduccion a la fenomenologia de la
religion (Heidegger, [1995] 2005) editado por Biblioteca de Ensayo Siruela, y el texto titulado
Ontology — The Hermeneutics of Facticity (Heidegger, [1988] 1999) editado también por
Indiana University Press. En cuanto a SZ, he consultado la edicion de Editorial Trotta que
contiene la traduccion de Jorge Eduardo Rivera (Heidegger, [1927] 2014).

6 Ver nota anterior.

7 Ver nota 2.



no diseccionadas detalladamente en este articulo, me han servido de contexto
y respecto de las cuales haré las correspondientes referencias (por ejemplo,
el curso de invierno de 1919-1920% y el tratamiento de Aristoteles en el curso
de invierno de 1921-1922°) en una oportunidad posterior.

Mi aporte al estado del arte se concreta en presentar a la comunidad
académica un esbozo de las notas subyacentes de la facticidad en el
primer Heidegger, pero a guisa de relacion, tratando de identificar lo que
esta detras de algunos apartados de SZ, con un énfasis particular en la
nocion de reclusion, distanciamiento (que no distancialidad), absorcion, y
cotidianeidad, y presentar el ambiente historico y contextual de Heidegger
y sus origenes. El lector podra encontrar en este articulo, ademas, ejemplos
que he propuesto y que buscan explicar los contenidos de los hallazgos
heideggerianos. A partir de esta investigacion, podran acometerse en el
futuro otras tareas que expliciten y profundicen, aun mas, las que pudieran
considerarse, a grandes rasgos, como las raices teoldgicas de SZ.

A continuacion, extrapolaré algunas notas de la nocion heideggeriana
de facticidad cristiana en cuanto a la fenomenologia de la vida religiosa. En
la primera parte se haran algunas precisiones de tipo contextual, tematico
y metodologico, que actlian como una suerte de brujula para aproximarse
de manera mas didactica a las fuentes primarias y secundarias utilizadas en
esta disertacion. En particular, se hace mencion a los indicadores formales
o los conceptos utilizados para comprender la vida (Escudero, 2004) con
el fin de esclarecer el origen o génesis de SZ y para situarse tematicamente
en relacion con el estudio de la nocion heideggeriana de facticidad. En la
segunda parte se extrapolan algunos caracteres comparativos derivados de
la nocidn de facticidad, mostrando su cariz, sobre todo cristiano.

Quiero (de)mostrar a lo largo del articulo que, contrario a la tesis
de Campbell (2012), que sostiene una vision positiva u optimista de
la cotidianidad y lo cotidiano respecto de la nocion heideggeriana de
facticidad en sus primeras lecciones, el leitmotiv en estos primeros cursos
sobre esa cuestion particular es todo lo contrario, es decir, se presentaria de
manera persistente una vision negativa o pesimista de la cotidianidad y de
lo cotidiano. Los indicadores formales, ademas, plantearan la dificultad,
quizas evidente, consistente en que debera evaluarse si a las expresiones

8

1988).

9

Su titulo en inglés es The Basic Problems of Phenomenology (Heidegger, [1975]

Su titulo en inglés es Phenomenological Interpretations to Aristotle. Introduction
to Phenomenological Research: Einleitung, sin el cual, de acuerdo con Dahlstrom (1994),
es imposible entender el método de la indicacion formal.

Praxis Filoséfica, No. 63, enero-junio, afio 2026, pp. 20214522

LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA RELIGION DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO W



ANDRES TELLEZ-NUNEZ

de facticidad cristiana, a fin de cuentas, puede darseles ese tinte positivo
(optimista) o negativo (pesimista).

II. Precisiones previas y delimitacion contextual, tematica y
metodologica

Aunque aqui me contraeré tinicamente a algunas lineas de GA 60, a guisa
de dato histoérico debo afirmar que Heidegger, en sus propias palabras y
anos después, habria afirmado en su Habilitationsschrift que ¢l mismo
habia puesto de presente el problema de la facticidad, aunque solo usando
sinonimos de la expresion. El origen de la expresion facticidad, sin embargo,
se contraeria a Fichte, que habria acufiado el término Faktizitdit hacia 1800
con dos extremos identificables: de una parte, los hechos de las ciencias
naturales; de otra, el sentido del individuo (factico) en la historia. Esto
ultimo habria sido de particular interés para el joven Heidegger y debera
ser tenido en cuenta de manera especial en mi analisis de la facticidad a la
luz de los cursos de religion, sobre todo, al haber identificado, entre otros
hechos historicos relevantes, la venida de Jesus, lo cual vendra a caracterizar
los comienzos teoldgicos de Heidegger (Kisiel, 1995).

El problema de la facticidad identificado por Heidegger se contraeria a
la pregunta de como expresar un campo preconcebido de significado vivido
en un idioma especial que este autor llamara indicacion formal. Més que una
fenomenologia de la religidn, de lo que se trata es de una fenomenologia de
la vida factica cristiana marcada por la tribulacion dada la Segunda Venida,
en donde, ademas, hay una suerte de dos polos: primero, volverse cristiano
y, segundo, el esperar la Segunda Venida. Todo ello supone una tribulacion
que atraviesa la vivencia cristiana. Quizas sirva esa aclaracion en el sentido
de que a Heidegger le importa mas que una fenomenologia de la religion,
aproximarse a la experiencia del ser que la vive.

III. Materia prima para establecer una relacion

Para precisar los aspectos propios de la nocion heideggeriana de facticidad
en el contexto de los inicios teologicos de Heidegger y, muy particularmente,
de una leccion no impartida y de los cursos sobre fenomenologia de la
vida religiosa, quizds no solo deban ponerse de presente las tensiones
multidimensionales, si se quiere, entre lo ontologico y lo fenomenoldgico!?,
entre el sujeto y el objeto, entre la forma y la materia —y aqui aparecera el

10 Blattner (2006) precisa que Heidegger busca “usar el método fenomenoldgico en
la ontologia” (p. 27).



asunto de la indicacion formal— sino también, y sin oponerse a todo ello, el
problema del método. En todo momento, se habria tratado de cémo articular
la experiencia vital y superar una solucién teorica, para con Heidegger,
edificar o proponer una solucion suprateorica, es decir, diferente a la
meramente tedrica que conlleva la intima unidn entre intuicion y expresion
(Kisiel, 1995, p. 49). Quizas el esfuerzo heideggeriano se trata de separarlos.
Un ejemplo puede ilustrar esto: para subir al segundo piso de su casa,
Maria utiliza las escaleras. Si alguien le preguntara a Maria por qué lo
hace, ella tendria una multitud de respuestas posibles, pero si alguien le
sugiriera que, en vez de subir por las escaleras, bajara al s6tano, y se quedara
encerrada alli, esto con el fin de llegar al segundo piso, ella seguramente no
lo entenderia. El sentido comtn indicaria que para subir al segundo piso,
Maria debe utilizar las escaleras y no quedarse encerrada en el sdtano que
esta debajo del primer piso (solucion teorica). La razon por la cual Maria o
cualquier ser humano racional llega a esa conclusion es lo que a Heidegger le
interesa auscultar (solucion suprateorica), es decir, entender las estructuras,
pero también las intencionalidades (Kisiel, 1995, p. 50). En el fondo, claro,
siempre se podra develar la distincion entre lo ontico y lo ontoldgico, casi,
como lo entiendo yo, entre la vida"' y la vida vivida por cada uno, en un
contexto de intencionalidad y significado.
Aunque lo primero le interese a Heidegger, por supuesto, es lo segundo,
o0 sea, la vida vivida y el significado, lo que le preocuparia mas desde la
fenomenologia y la ontologia, pero, muy especialmente, desde lo que después
se tratara con mayor detalle: la hermenéutica de la facticidad. {Coémo
aproximarse a la experiencia de cada cual si la experiencia de cada cual
no puede ser vivida tal como €l la vive? A pesar de que la pregunta puede
responderse con el es gibt, hay un significado y una intencionalidad que son
precisamente los que permiten determinar la vida que conlleva la dificultad
de que aquello que tenemos mas cerca es aquello que mas escapa a nuestra
comprension (Kisiel, 1995, p. 55). Un ejemplo puede ilustrar este problema:
puede aseverarse que, en cierto momento de la vida de una persona, esta no
se entiende a si misma, a pesar de que esté consigo misma en todo momento.
Se tiene a ella misma. Nada mas cercano que uno mismo, pero nada mas
lejano, a la vez. Cabria preguntarse si es posible comprenderse a si mismo
y si esto resulta dificil o imposible, poder o querer entender, entonces, la
experiencia de otros.
(Qué encontré Heidegger en los pasajes biblicos, particularmente en
algunas Cartas de San Pablo o en el libro X de las Confesiones de Agustin
11

Campbell (2012) y Blattner (2006) aclaran qué es vida para contextualizar la
postura heideggeriana.

Praxis Filosdfica, No. 63, enero-junio, ailo 2026, pp. €20214522

LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA RELIGION DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO



ANDRES TELLEZ-NUNEZ

que le delineod el camino en la construccion evolutiva de la nocion de
facticidad y que luego se materializo en su hermenéutica de la facticidad
o en su magnum opus? Habria habido, entonces, un interés inicial en lo
medieval, interés que luego pasaria a centrarse en la cristiandad temprana.
Independientemente de las caracteristicas particulares de la formacion de
nuestro autor, su intencion inicial de ser sacerdote catolico, finalmente, no
exitosa dados algunos problemas de salud, circunstancias estas relatadas
por practicamente casi todos los expertos, y su posterior rompimiento con
la Iglesia Catolica, evidencian, como ¢l mismo lo sugiere en sus cursos, la
relacion entre filosofia y teologia, pero sobre todo, considerar la vivencia
cristiana, sus indicaciones formales, como un campo rico de estudio y de
elementos particulares para la construccion de la nocion de facticidad.
Los textos de Heidegger en los que me he centrado marcan, a efectos
de este capitulo, con excepcion de la leccion, no el comienzo, sino la
finalizacion de los esfuerzos de Heidegger en materia de fenomenologia
de la religion, y el mismo ejercicio metodoldgico que Heidegger emplea
en la filosofia lo emplea ¢l para explicar sus motivaciones: su vida es su
facticidad, su facticidad es su vida. En algin momento, esa tension entre
filosofia y teologia se pone de presente, por lo menos de manera expresa, en
la conferencia Fenomenologia y teologia'?, en donde la teologia se monta
sobre la Revelacion segun la Biblia; de alli se infieren las preguntas y las
respuestas. La tension aparece igualmente en el curso sobre fundamentos
filosoficos de la mistica medieval que Heidegger finalmente no impartio,
en donde se afirma que la teologia depende de la filosofia'®, siendo, sin
embargo, la teologia, autonoma (Capelle-Dumont, 2012, p. 41)'.

II1.1 La relacion entre filosofia y teologia. Irracionalismo y misticismo.
Los fundamentos filosoficos de 1a mistica medieval (agosto de 1919)

Una interpretacion de esta leccion de Heidegger, no impartida, podria tener
como clave de lectura inicial que no se habria buscado “constituir una

12 Algo que puede resultar 1til para contextualizar esta discusion sobre filosofia y
teologia lo trae Sikka (1997) asi: Heidegger “también ve el matrimonio entre Cristiandad
y la filosofia griega, en un todo, como algo infortunado, y ¢l mismo cree que con el fin de
ella se mantenga fiel a sus propias visiones, la teologia —como reflejo de la experiencia
cristiana— no debe tomar prestados conceptos que fueron formados en su interior” (p. 44).

13 Sikka (1997) refiere la opinion de Heidegger sobre la division entre teologia y
filosofia en la Edad Media (p. 63).

14 Una caracterizacion heideggeriana sobre lo irracional, el misticismo y el papel de
la filosofia se resume asi: “la filosofia como una construccion racional separada de la vida,
carece de poder: el misticismo como una experiencia irracional no tiene sentido” (Sikka,
1997, p. 63).



filosofia de la religion”, sino mas bien “retomar los fendémenos religiosos
en una ‘comprension fenomenologica originaria’” (Capelle-Dumont, 2012,
p. 189). Heidegger aclara con estos textos que su interés es la indagacion de
los presupuestos filos6ficos y no tanto la vivencia de Dios desde un punto
de vista mistico. Los origenes de la mistica medieval, afirma Heidegger,
han de remontar, a quien los estudia, a Agustin, al neoplatonismo, a los
estoicos, a Platon, y a Aristoteles. Lo que importa aqui es que, en el contexto
de las indicaciones formales y del abordaje de lo preteorico, la experiencia
(Erlebnis) religiosa vivida por el religioso pueda ser vista y diseccionada.

(Como aproximarse a lo que no ha sido vivido sino por el religioso?
(Qué le compete a la filosofia en torno, por ejemplo, ' a la oracion? (GA 60:
304-305 / Heidegger, 2010, p. 232) y el distanciamiento (seclusion) para el
mistico, y como abordarlos entonces? (GA 60 307-308 /Heidegger, 2010, p.
234). Un ejemplo puede ilustrar esto: tdmese cualquier pasaje de un texto de
un mistico. Lo que Heidegger quiere es estudiar filosoficamente el proceso
por el cual el mistico arribo a sus conclusiones a partir de su vivencia, que,
por lo menos, para el resto de los mortales, resultaria extraordinaria en tanto
habria una suerte de aislamiento del mundo y un habitar fisico continuo en
una celda. Heidegger toma de Schleiermacher, en cuanto a la religion y su
caracter, el “gesto de contemplacion,'® es decir, el ‘sentido y gusto de lo
infinito’”, una de cuyas formas es el “abandono”. ;Que la teologia dependa
de la filosofia y no a la inversa (GA 60 309-310/Heidegger, 2010, p. 235),
que la filosofia dependa de la teologia? Esto, teniendo en cuenta que “la fe
casi no necesita de la filosofia”, pero “la teologia necesita de la filosofia,
no para develar su propio Positum —la cristiandad—, sino para que los
conceptos fundamentales que utiliza sean ‘corregidos’ por la filosofia”.
(Cual es esa funcion correctiva? La filosofia con respecto a la teologia
tendria una funcion que busca corregir sus conceptos y, ademas, liberarla
(Capelle-Dumont, 2012, pp. 41, 192 y 223).

(Como excluir del sujeto mistico tiempo y espacio a manera de
sobretemporalidad y por medio de un distanciamiento (GA 60 317-319/
Heidegger, 2010, p. 241)? ;Qué es la religion? La religion es, de acuerdo
con Heidegger, “la relacion intencional especificamente religiosa del orden
del sentimiento, de todo contenido vivencial con una totalidad infinita
como sentido fundamental” (GA 60: 320-322/Heidegger, 2010, p. 243).

15 Ver el cuadro comparativo (Tabla 1) que he disefiado y que se presenta en las

ultimas paginas de esta disertacion.

16 Para Buenaventura, en la contemplacion de Cristo la “mente alcanza la perfeccion
de su iluminacion” (Sikka, 1997, p. 41). Ademas, en esa contemplacion se alcanza la mas
alta forma de correspondencia con la verdad (p. 45).

Praxis Filoséfica, No. 63, enero-junio, afio 2026, pp. 20214522

LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA RELIGION DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO ‘O



10

ANDRES TELLEZ-NUNEZ

Si hay un sinnimero de vivencias, “la historia (...) es el objeto supremo
de la religion, comienza con ella y con ella termina (...) hacerlo todo con
religion, no por religion. La religion tiene que acompafiar como una musica
santa todo hacer de la vida” (GA 60 322-323/Heidegger, 2010, p. 244).
Lo mistico, ademas, no tiene nada de irracional y catalogarlo asi seria una
especie de charlataneria (Capelle-Dumont, 2012). Estimo que lo historico,
en tanto vivencia religiosa de un sujeto que se confunde con las vivencias
de otros, entendiendo por vivencia una vida interior, un distanciamiento
o reclusion, en una sobretemporalidad, resulta ser otra clave o pista en el
compendio de la nocion heideggeriana de facticidad. Sobre la base de esa
definicion de religion que da Heidegger en esta leccion no impartida, creo
que es dable asimilar esa nocion a la concepcion de vida interior, algo con lo
que tradicionalmente se ha asociado el misticismo. A Heidegger le importa
diseccionar la vivencia religiosa del religioso, asi ¢l mismo no sea una
persona religiosa. Le interesa, a mas de acometer una suerte de purificacion
de la teologia de sus raices griegas y llevarla a sus origenes —que ¢l entiende
como el protocristianismo—, comprender la experiencia propia del mistico.
Un ejemplo puede ilustrar esto: la figura de una cruz se vera de manera
diferente en tanto esa vision esté permeada o no por un contexto particular,
verbigracia, el misticismo medieval, y en la medida en que dicha figura se
presente de una u otra manera en textos escritos por los llamados misticos.
(Puede entenderse tanto la Cruz como su significado solamente a partir de
la Crucifixion de Cristo y despojarlos de las afadiduras que aparecen por
virtud del paso del tiempo y de los autores misticos? ;Puede entenderse la
razén por la cual los autores misticos le atribuyen tal o cual significado?
El texto, que es de dificil asimilacion y comprension, me permite
aclarar elementos relevantes para la clave de lectura que propongo. Estos
serian fundamentalmente cuatro: (i) un querer diseccionar la experiencia
del religioso; (i) un planteamiento de la relacion entre filosofia y teologia,
y la proposicion del fin filosofico buscado, para terminar afirmando que
la segunda necesita de la primera, esto porque Heidegger en este estadio
busca apropiarse de lo mas originario de la experiencia cristiana; (iii) el
tener a Dios como objeto fenomenoldgico; (iv) el constatar la nocion de
distanciamiento (seclusion en inglés), fundamental para mi hipdtesis de
trabajo, y sobre la cual volveré mas adelante y que, creo, es aquella sobre
la cual se edifica la concepcion mas amplia de facticidad: una continua
absorcion en la cotidianeidad, lo temporal, y una continua absorciéon en
los seres. jLa vida irresoluta siempre que, ademas, siempre se nos escapa!
Con estos cuatro elementos puedo, por ahora, empezar a matricularme
en algo que hallo fundamental para la filosofia en el marco de este escrito:



una averiguacion de la verdad y por la verdad, esta expresion, por ahora,
en su acepcion mas comun y corriente. Esto, en el contexto de la mistica
medieval, habria fascinado a Heidegger, en tanto solo la propia experiencia,
la propia facticidad del mistico, daria las luces para averiguar por su
camino y por sus hallazgos. Cémo llegaron el misticismo y algunos de sus
exponentes mas caros a extrapolar sus conclusiones. Eso es lo que le interesa
a Heidegger, su vivencia en cuanto conectada a una serie de conclusiones,
para algunos irracionales, jpara ¢l no! ;Qué fue lo que les permitio a los
misticos descubrir?

Por ahora digo, o mas bien, reitero que, en mi investigacion, resultan
claves la nocion de distanciamiento y la de contemplacion como caracteres
en una construccion de la nocidn de facticidad.

IIL.2 De la conversion a la actualizacion. La espera y la tribulacion.

o o7

Introduccion a la fenomenologia de la religion (1920-1921)

Este curso tuvo como caracteres investigativos los escritos del Nuevo
Testamento y el método fenomenoldgico. A efectos de este articulo y aparte
de los intringulis relativos a qué es una introduccion, o a si en filosofia una
definicién o, incluso, un concepto funcionan de manera similar a como
ocurre en las ciencias, tal y como lo refiere Heidegger en su curso (GA
60:4-5/Heidegger, 2010, p. 4) y sobre lo que no desarrollaré elementos
adicionales, lo que importaria aqui, finalmente, con base en este curso sobre
fenomenologia de la religion o, més precisamente quizas, de la vida religiosa,
seria precisar las aristas mas cercanas a la nocion de facticidad cristiana o
nocidn cristiana de facticidad, si se quiere. jDe la vivencia pasamos a la
explicacion racional y de la explicacion racional pasamos a la vivencia! (GA
60:7-8/ Heidegger, 2010, p. 6). La “filosofia resulta de la vida facticial y
en el seno de la experiencia facticial revierte a la vida” (Capelle-Dumont,
2012, p. 204).

La experiencia se da en relacion con el mundo que se “declina en un
triple sentido”: el mundo circundante (lo que nos encontramos), el mundo
comun y el mundo propio o el mundo del yo. Facticial significa verse de
frente con lo que se impone a manera de figura: ;qué hay de la experiencia
factica de los primeros cristianos? ;Qué hay de su vivencia, de su vida
interior?

Esas son las motivaciones del primer Heidegger. Si para ¢l no habia
nada de irracional en los misticos, quizas las expresiones cristianas de
la facticidad y la experiencia factica de la vida que comprenderian tanto
la experiencia (misma) como lo que es experimentado a través de dicha

Praxis Filoséfica, No. 63, enero-junio, afio 2026, pp. 20214522

LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA RELIGION DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO —

—_



12

ANDRES TELLEZ-NUNEZ

actividad (GA 60:8-10/ Heidegger, 2010, p. 7) allanan el camino a su
explicacion y a la ontologia propiamente ya hecha magistral en SZ. Importa,
como anota Heidegger de acuerdo con Kisiel (1995), vincular el como de
la experiencia de vida con el gué de lo experimentado. El como tendria que
ver fundamentalmente con el significado del mundo particular de alguien, el
mundo del yo, que en ninglin caso se separa del entorno, o sea, el mundo en el
que nos encontramos. En ese mismo sentido, lo experimentado es un mundo
porque uno no puede vivir en un objeto (GA 60:10-11/ Heidegger, 2010, p.
8; Kisiel, 1995). Y las “situaciones de la vida factica” se experimentan con
una marca particular: aquella de la significacion (GA 60:11-13/Heidegger
2010, p. 9) y/o significatividad y, en donde, tanto el punto de partida como
la meta final de la filosofia no son otros que la experiencia de la vida factica
(Capelle-Dumont, 2012).

Con la referencia a Troeltsch (GA 60:19/ Heidegger, 2010, p. 14),
reputado experto en filosofia de la religion, quizas importaria subrayar los
siguientes tres aspectos, siguiendo la dinamica de Heidegger en torno a la
nocion de facticidad en este estadio, y la conexion con la indicacion formal:
(i) la experiencia de Dios desde lo psicologico (GA 60:19/ Heidegger, 2010,
p- 14) y desde lo metafisico (GA 60:25-26/ Heidegger, 2010, p. 18) o, segun
Heidegger, la “auténtica filosofia de la religion”; (ii) lo a priori religioso
como racional o irracional (GA 60:20-21/ Heidegger, 2010, p. 15); (iii) lo
historico (GA 60:22-23/ Heidegger, 2010, p. 16) en relacion con el Dasein
y con el método propio de la fenomenologia.

Lo historico, como el core phenomenon (GA 60:31/ Heidegger, 2010,
p- 22), devela ya algo caracteristico: la preocupacion o el cuidado, vistos un
pasado, un presente y un futuro. Heidegger ha aprehendido la vida humana en
todas sus facetas como una transformacién continua cotidiana, una continua
reapropiacion de los tiempos pasados, y una proyeccion renovada del futuro
(Denker, 2013, p. 58). Lo historico significa, entre otras cosas, lo que procede
en el tiempo (GA 60:31/ Heidegger, 2010, p. 22) y no en el sentido de la
ciencia de la historia (GA 60:32-34/ Heidegger, 2010, p. 23). El Dasein busca
seguridad (GA 60:37-38/ Heidegger, 2010, p. 26) y no cambio (GA 60:32-
34/ Heidegger, 2010, p. 23), pero en una actitud continua de significacion
(GA 60:51-53/ Heidegger, 2010, p. 35) y proyeccion. ;Qué influjo tiene
lo historico como “universalizacion” (distinto a “generalizacion”) o como
“concepto universal” en esa proyeccion e, incluso, en el contexto de una
investigacion fenomenologica?

Sobre la base de una indicacion formal que, dice Heidegger (GA 60:55/
Heidegger, 2010, p. 38), es distinta a la formalizacion y a la generalizacion
(GA 60:56-57/ Heidegger, 2010, p. 39), las cuales ordenan, en tanto la



indicacion formal no, dejando todo sin respuesta final, lo histérico, entonces,
siendo indicacion formal, tiene que ver con la experiencia del tiempo, pero,
sobre todo, con su sentido, que solo se obtiene de la vida factica, si es que
esto a estas alturas no resulta, creo, tautologico.

Antes de entrar a exponer los caracteres de la lectura heideggeriana sobre
la experiencia de Pablo, cabe anotar, a manera de anotacion contextual, que
Heidegger busca entender a Pablo tal y como se entendié a él mismo. Al fin
y al cabo, se trata de entender como se comunico Pablo con los otros, como
se asumio frente a su pueblo o su gente. Las dimensiones de Pablo y, muy
en particular, de la facticidad cristiana de acuerdo con Campbell (2012) son
tres: (i) el conocimiento; (ii) la experiencia de la urgencia; (iii) la fe.

En lo atinente (i) al conocimiento, en el marco del haberse convertido,
Pablo sabe que su gente ha devenido solamente si ellos aceptan su mensaje.
Asi, la vida factica viene a ser, en un contexto de actividad, una experiencia
marcada por la temporalidad y por la significatividad (Campbell, 2012, p.
53). En lo atinente (ii) a la experiencia de la urgencia, Pablo ignora cuando
ocurrira la Segunda Venida; esto une dos momentos; por un lado, el haber
devenido, por otro, la espera; hay una busqueda de tranquilidad y seguridad,
ambos como elementos de la vida factica cristiana. Si no hay aceptacion,
no habra ni tranquilidad ni seguridad; hay una suerte de vacio que es una
experiencia de nada, que es, precisamente, lo que yace tras la inseguridad y
la intranquilidad. En lo atinente a (iii) la fe, que es otra indicacion formal de
la vida féctica cristiana y que, como relacion con Dios, esta informada por
urgencia, también se basa en ella y se encuentra marcada por la inseguridad
y el tormento.

La Carta de San Pablo a los Gdlatas, con su concentraciéon en
temporalidad e historicidad, es diseccionada, y esto aun cuando lo relatado
alli no haya sido vivido por quien lo estudia y trata de explicarlo. Al fin y al
cabo, el método de indicacion formal no lo exigiria (GA 60: 67/ Heidegger,
2010, p. 47). Lo que importa a Heidegger es rescatar la conversion de Pablo y
el peso historico que €l mismo le da a su epistola: a fin de cuentas, ¢l mismo
se ha hecho cristiano en virtud de una experiencia original. La proclamacion
apostolica es experiencia de vida factica y, ademas, es historica en tanto vive
la temporalidad como tal (GA 60: 79-80/ Heidegger, 2010, p. 55).

La Primera Carta de San Pablo a los Tesalonicenses (GA 60:87/
Heidegger, 2010, p. 61), por otra parte, pone de presente la propia facticidad
de Pablo (GA 60:88-89/ Heidegger, 2010, p. 62) que, ademas, se preocupa
de la suerte de los Tesalonicenses, quienes devinieron (GA 60:93-94/
Heidegger, 2010, p. 65) seguidores de Cristo, lo cual luego se convierte
en su ser, circunstancia que Pablo conoce: el haber devenido seguidor de

Praxis Filosdfica, No. 63, enero-junio, ailo 2026, pp. €20214522

Ja—
w

LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA RELIGION DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO



14

ANDRES TELLEZ-NUNEZ

Cristo, que ¢l hace suya, que repite y actualiza, y que al final se convierte
en algo que marca el origen de la teologia (Kisiel, 1995). La actualizacion
del deveniry el estar siempre listos (GA 60:99-101/ Heidegger, 2010, p. 70)
a la Segunda Venida (GA 60:95-98/ Heidegger, 2010, p. 67), quizas son el
caracter central de la facticidad de la cristiandad primitiva (Caputo, 1986);
asi, “la vida facticial concuerda con la disposicion de la temporalidad:
la religiosidad cristiana no hace mas que vivir en el tiempo, ella ‘vive la
temporalidad’” (Capelle-Dumont, 2012, p. 211).

En cuanto a la Segunda Carta de San Pablo a los Tesalonicenses,
que parece contradecir la primera (Kisiel, 1995), y que tiene contornos
apocalipticos, ella importaria sobre todo en su caracter escatologico. La
temporalidad tiene que ver con esto: “este es el motivo exacto por el cual la fe
cristiana tiene su lugar hermenéutico especifico en la cuestion escatologica”,
lo cual muestra que, en efecto, la facticidad de los primeros cristianos esta
marcada por el sentido de temporalidad (esto como indicacion formal) y
que su facticidad “se origina de Dios” (GA 60:121-123/ Heidegger, 2010,
p. 87; Capelle-Dumont, 2012, p. 211). Deberemos atender quizas aqui que,
en apariencia, la facticidad cristiana, de acuerdo con Heidegger, aparte de la
actualizacion ante Dios, no llega a superar la facticidad mundana. Esto me
servird a efectos de una investigacion posterior en donde buscaré acentuar
las diferencias mas notables entre la nocion de facticidad en este estadio y
la nocion de facticidad en lo que podria estimarse como el primer borrador
de SZ.

Ricoeur le habria reclamado a Heidegger concentrarse solo en el
Nuevo Testamento y haber eludido vérselas de frente con el bagaje del
pensamiento judio (Capelle-Dumont, 2012). ;Coémo no vincular —en un
contexto en donde se quiere hacer hermenéutica— el Antiguo Testamento
con el Nuevo Testamento y por qué s6lo concentrarse en Pablo? Me resulta
curioso que el interés de Heidegger por entender la vivencia de Pablo, en
opiniones como la precitada de Ricoeur, aparentemente resulte truncado,
al menos metodolégicamente, al haber obviado aparentemente el Antiguo
Testamento. Aunque no entro a discutir el trasfondo de la discusion y si
finalmente Heidegger obvid o no esa herencia, quizas al final no la obvio
pues al considerar precisamente el Nuevo Testamento se reconoceria el
Antiguo y aqui entonces importaria rescatar, en aras de mi clave de lectura,
tres elementos fundamentales cuya nota comun es la vivencia del tiempo
y la temporalidad: (i) una conversion-actualizacion; (ii) un anuncio y una
tribulacion; (iii) una vida en pos de algo.

Sobre (i), 0 sea la conversidon-actualizacion, es un evento en particular, la
conversion de Pablo, pero su constante actualizacion ante Dios, un continuo



volver a ser sobre la base de un ser que devino, pero que ya esta ahi; el
sufrir por sus hermanos no conversos, y el anuncio y la espera de lo que
esta por venir, esa sorpresa que arribara sin aviso para la cual debemos estar
preparados. Estos elementos de las epistolas paulinas fascinan a Heidegger
y constituyen, creo, un eje claro de las expresiones de la facticidad, no solo
cristiana, sino en el marco mas amplio de su ontologia. Sobre (ii), o sea, el
anuncio y la tribulacion, el proyecto vital irresoluto'” de Pablo parte de un
momento, la conversion, y una tribulacion constante, un llamado permanente
a la conversion y un temor o una preparacion para la Segunda Venida
caracterizada por una permanente actualizacion ante Dios o una continua
serie de (iii) ahoras en pos de algo.

Quizas no habria sefial mas clara de los origenes teologicos, o mejor,
de los comienzos teoldgicos de Heidegger, que diseccionar la vida de
Pablo y su experiencia de la siguiente forma: delinear que un futuro esta
oculto, permanentemente escondido, y que, subitamente, se descubrira; que
vive proyectado hacia, ese hacia que, en gran medida, escapa de nuestra
comprension y respecto del cual solo hay un punto de inicio claro (Cristo):
que hay una conversion, es decir, la asuncion de un ser; que se verifica un
anuncio en forma de habla permanente, y un continuo vivir en pos de y que
en algiin momento se des-cubrird. Poco a poco Heidegger va armando su
ontologia y, mas precisamente, su nocion central, subyacente y transversal
de facticidad, primero con unas notas para una conferencia que, quizas,
en el ambiente de Friburgo, como lo sugiere Kisiel (1995), no resultaba la
mas apropiada; ahora, con la extrapolacion de los elementos existenciales
de Pablo.

I11.3 En pos de una vida feliz. Agustin y el neoplatonismo (1921)'®

En este curso de 1921, Heidegger y, por consiguiente, este acapite, se
centraran en diseccionar los aspectos centrales sobre facticidad delineados
por nuestro autor a través de Agustin con la concentracion en la exégesis del
libro X de las Confesiones. Pero ;qué quiere Heidegger? Capelle-Dumont
(2012) responde que es “descifrar en la fe cristiana la experiencia de la
‘facticidad’ y precisar su acepcion mas propia” (p. 211).
De manera general, se trata de estudiar la vida como molestia
fundamentada en la historicidad, vida direccionada por el curare: el cuidado
17 Podria dejarse para otra investigacion la relacion entre culpa como “falta de ser”
y el proyecto irresoluto en un contexto de un ser futural. Puede consultarse a Sikka (1997)
sobre el tratamiento entre otros del tema de culpa (p. 210).

18 Esto puede confrontarse con la descripcion de facticidad en Agustin ([397-398]
2008), Confesiones: 10:11:18.

Praxis Filoséfica, No. 63, enero-junio, afio 2026, pp. 20214522

[
(93]

LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA RELIGION DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO



16

ANDRES TELLEZ-NUNEZ

por si mismo y por el entorno en el marco de la cotidianidad, especificamente
sus formas de significatividad (Campbell, 2012), y entre mas intensificado
se muestre el cuidado, entonces la dureza de la vida mas se mostrara.

Un ejemplo puede ilustrar esto: Maria tiene mucho dinero y esta
acostumbrada a toda clase de lujos y caprichos. Quienes la conocen saben
que no tolera el mas minimo defecto o incomodidad y procuran darle gusto
en todo lo que ella exige. Paradojicamente, entre mas exigencias hace Maria
con el fin de lograr un bienestar aparente y esas exigencias se materializan,
mas complicada y molesta se torna su vida. Por otro lado, tenemos a Juan,
un hombre pobre y sin recursos, que trabaja todos los dias y vive en medio
de dificultades e incomodidades. En el caso de Juan ocurre todo lo contrario
al caso de Maria. Una incomodidad mas no le entristece. Su vida no es tan
dificil como la de Maria, a pesar de la incomodidad y la molestia cotidianas.

La facticidad, a la luz de este texto, no es otra cosa que la intensificacion
del presente en la intensificacion de su significatividad cotidiana. jLa vida
factica significa vivir la temporalidad! Dilthey (GA 60:163-164/ Heidegger,
2010, p. 118) habria hecho notar el rol de Agustin en la fundacion de las
ciencias humanas: una transformacion radical de la vida psiquica (Kisiel,
1995, p. 193). La relacion con Dios se concibe desde la actualizacion
historica que mencionaba atrds como una nueva vivencia que rompe con
lo antiguo y los antiguos. Dilthey (GA 60:163-164/ Heidegger, 2010,
p. 118) habria afirmado que Agustin defiende la certeza de la vivencia
de Dios, mas precisamente, la vivencia interior, que luego Descartes,
quizas analdgicamente, hara figurar como cogito, ergo sum. Si se toma a
Agustin como un objeto historico (Kisiel, 1995), habra que afirmarse que
para abordarlo un eje podra tener en cuenta que una vivencia del presente
necesariamente habra de implicar un dominio en el entendimiento y
comprension del pasado. Es con ese marco que se puede asumir a Agustin
y el neoplatonismo. El curso sobre Agustin y el neoplatonismo, repito, con
sus referencias y contextualizaciones histdricas, es un ejercicio exegético
del libro X de las Confesiones de Agustin.

Creo que ahora deben concretarse ciertos hallazgos concretos en lo
atinente al desarrollo y evolucion de la nocion de facticidad en este preciso
estadio académico-filosofico de la vida del primer Heidegger. Me permito
sintetizarlos de la siguiente forma: (i) la vida feliz (GA 60:192-193/
Heidegger, 2010, p. 141); (ii) la vida feliz y la verdad (GA 60:198-199/
Heidegger, 2010, p. 146), y la verdad en relacion con Dios (GA 60:198-
199/ Heidegger, 2010, p. 146); (iii) el cuidado o Sorge (en aleman), aunque
este término no es utilizado en esta época, y el término apropiado en este
contexto y estadio es curare (GA 60:206-208/ Heidegger, 2010, p. 153), y



su relacion con la tentacion y la curiosidad (GA 60:223-225/ Heidegger,
2010, p. 167); (iv) la concepcion agustiniana de facticidad como un todo.
Respecto de (i) la vida feliz, no puede uno menos que referir la memoria
y, por consiguiente, el tiempo. En términos quizds mas que propiamente
filosoficos, con fines y connotaciones didacticas, podria hablarse de un
recuerdo del olvido y de un olvido del recuerdo: el hombre quiere la vida
feliz porque recuerda la vida feliz. Pero ;qué es la vida feliz?: gaudium
de veritate (GA 60:198-199/ Heidegger, 2010, p. 146). Respecto de (ii)
el gozo en la verdad, es decir, el gozo en Dios que es la Verdad, se afirma
que todos tendemos a la verdad que es imposible de engafar. El hombre
quiere engafiar a la verdad frecuentemente, pero detesta la reprobacion por
la verdad'. El hombre ama la verdad en tanto ella revele, pero la odia en
tanto ella lo revele. Sobre esta base, la facticidad, siguiendo a Agamben,
podria describirse como “la condicion de aquello que permanece oculto en
su apertura, de aquello que se expone en su retiro” (Capelle-Dumont, 2012,
p- 213)*. No obstante, la vida feliz no la tenemos in re. Solo aspiramos a
ella, lo cual se concretaria en la esperanza. El esfuerzo de Heidegger parece,
entonces, consistir en concentrarse en esta experiencia cristiana de la fe
en donde su posibilidad esta marcada por ella y que le “da al hombre el
hallarse enteramente en la verdad” (Capelle-Dumont, 2012, p. 59); el Dasein
siempre esta completandose y perfeccionandose y “su significado siempre
se encuentra en proceso de cumplirse” (Sikka, 1997, p. 72). Respecto de
(iii) el cuidado, y con base en la exégesis del libro X de las Confesiones,
¢l resulta del uso y del goce. El curare significa que hay una molestia
porque se busca lo seguro, pero, incluso, si ello se obtiene, la molestia no
se va: el capitulo 28 del libro X resultara central entonces para aseverar lo
que en palabras de Kisiel (1995) constituiria lo esencial de la vida factica:
que el hombre ha devenido una carga o un problema para si mismo, lo
cual equivale a una tribulacion. Esto develara también algo fundamental
en el entendimiento de la facticidad que es el estado de arrojamiento y la
autenticidad: por un lado, nadie le pregunt6 al Dasein si queria venir o irse:
quizas si le hubieran preguntado habria preferido quedarse en la oscuridad.
Por otro lado, la autenticidad: ya es, y ;ahora qué? La autenticidad “consiste
en la voluntad de ser lo que puede ser y ello significa estar constantemente
dispuesto a dejar de ser lo que es y ha sido, superar lo real hacia lo posible”

19 Siguiendo a Sikka (1997), para Buenaventura, por ejemplo, es claro que todos

buscamos la verdad, lo cual a su vez demuestra la realidad de la verdad, y para ello se basa
en Agustin para quien todo esta abierto a la duda excepto la verdad misma.

20 El lector querra confrontar esta reflexion con Agustin ([397-398] 2008),
Confesiones: 10:11:18.

Praxis Filoséfica, No. 63, enero-junio, afio 2026, pp. 20214522

—_
-

LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA RELIGION DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO



18

ANDRES TELLEZ-NUNEZ

(Sikka, 1997, p. 94). Por ultimo, respecto de (iv) la concepcion agustiniana
de facticidad como un todo, la exégesis de los capitulos 28-29 del libro X
de las Confesiones de Agustin (GA 60: 204-205/ Heidegger, 2010, p. 151)
se convierte en un tratado sobre dicha materia. La vida factica es la continua
orientacion hacia Dios. Con esto se apunta a la tentacion continua que es
la vida. Hay una continua preocupacion y una busqueda constante de una
seguridad, de un descanso en el ser humano.

El amor propio, junto con la molestia que agrupa el obstaculo y la
dificultad, constituyen rasgos propios de la facticidad para Agustin. Las
dimensiones de la facticidad cristiana, habra dicho Heidegger, se revelan
en la Cruz: la altura, la profundidad y la anchura, es algo que, afirma Kisiel
(1995), tuvo en mente Heidegger cuando se identifico a si mismo como un
teod-logo cristiano. A lo anterior, habra que unir el mundo propio o del yo y
la consideracion de si mismo como importante.

La diseccion del libro X de las Confesiones de Agustin continua en
el texto poniendo de presente que la experiencia de Dios corresponde a la
plena facticidad historica de la propia vida. No hay nada mas cercano a uno
mismo que si mismo, y esto resulta de la tendencia del ser hacia si mismo,
lo que en el contexto no solo del libro X, sino también de su exégesis, revela
lo que se habia referido atras en torno a la preocupacion por si mismo y las
tentaciones que dentro de ello se enmarcan.

El tender hacia si mismo hace que Agustin responda la pregunta de su
cercania consigo mismo, con Dios y con el amor y temor, este tltimo, de
particular relevancia para entender la distincion entre miedo y temor en SZ.
Agustin distinguira en este libro X entre timor servilis, que tiene que ver con
el castigo, y timor castus, que es el que se da en un contexto de amistad. El
primero, ademads, tendra que ver con el mundo circundante y con el estar
en el mundo. El segundo tendra que ver, en cuanto a su motivacion, con
la esperanza y dicho temor ira atado a la preocupacion de la vida por una
experiencia personal auténtica (Kisiel, 1995, p. 217). De esa forma, Agustin
habria ido mas alla del ser que piensa y cubriria con mayor densidad la vida.

La experienciareligiosa, como quizas la indicacion formal mas preteorica
de todas mostrara, de pronto en el contexto del método fenomenoldgico, por
qué abordar la vida religiosa, mas especificamente, la vivencia religiosa,
resulta de tanta relevancia para entender no solo la nocion heideggeriana
de facticidad, sino también su calidad de soporte y fundamento de SZ en el
estadio de pensamiento correspondiente al primer Heidegger.



IV. En aras de una facticidad caracterizada. Desde la vivencia religiosa

Con base en el examen de los textos que he recorrido hasta ahora,
puedo atreverme a concretar una serie de hallazgos en torno a los caracteres
de la facticidad cristiana. Desde la explicacion situacional del propio
Heidegger en torno a su interés inicial por el protocristianismo, antecedido
de su tratamiento del significado, el problema planteado no solo respecto
de la fenomenologia y la ontologia, sino especificamente respecto de la
filosofia y la teologia, y el abordaje inicial fenomenologico por via de
la indicacion formal, me llevan a concluir preliminarmente que hay una
concentracion particular en la experiencia, pero en su dimension historica,
lo cual plantea un inconveniente central: como explicar racionalmente
algo que no se ha vivido. ;Es posible? Esto quiere decir fundamentalmente
que la fenomenologia, que en este estadio del primer Heidegger se centra
en la experiencia de los primeros cristianos, se concentra, a su vez, en el
experimentar, experimentar que debe ser abordado correctamente por la
filosofia en su funcion rectificadora de una teologia (medieval) que se ha
contaminado.

El esfuerzo de deconstruccion no se contrae, por tanto, Unicamente
a la metafisica, aspecto que no es objeto de este trabajo; el esfuerzo de
deconstruccion o de purificacion también se orienta a la teologia en aras
de entender las manifestaciones del cristianismo primitivo. Que no haya
habido una revision del pasado judio y haya habido una concentracioén en
el Nuevo Testamento, algo que, como ya se vio, ha sido criticado, quizas,
mas que indicar una falencia en el proceso de abordaje por Heidegger, lo
que mostraria es su particular interés en el Ereignis que, en efecto, y para
nuestros propositos no es otro que la venida de Cristo y todo lo que ella
supuso. ;Como entender la mistica medieval? ;Coémo abordar a Agustin y
su autointerpretacion y autointerrogacion constantes? ;Como plantear el
devenir cristiano y la constante actualizacion ante Dios? ;Como criticar a
quienes tildan de irracional el misticismo y asumir como lo hace Angelus
Silesius con la rosa que “ella es su propio porque”? (Caputo, 1986, p. 140
y Sikka, 1997, pp. 134 y 165).

Un par de ejemplos pueden ayudar a entender esto. Ejemplo #1: en
espaiiol, el sustantivo nifio es masculino; en aleman, el mismo sustantivo
es neutro. Un aficionado a las lenguas puede preguntar la razén de ello.
(Qué puede contestar un experto en aleman? En inglés, normalmente las
preposiciones van al final de la oracion cuando se formula una pregunta,
mientras que en espafiol no. ; Hay alguna razén que explique por qué los seres
humanos hablantes decidieron esto? Ejemplo #2: la biologia, aunque también

Praxis Filosdfica, No. 63, enero-junio, ailo 2026, pp. €20214522

—
O

LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA RELIGION DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO



20

ANDRES TELLEZ-NUNEZ

una observacion del mundo que nos rodea, nos muestra que Unicamente
las mujeres pueden concebir criaturas en su vientre y que los hombres no.
(Podemos determinar la razon por la cual solo las mujeres pueden concebir
criaturas en su vientre?

Finalmente, en el contexto de lo que Kisiel (1995) bautizé en su obra
capital como la genealogia de SZ, de lo que se ha tratado hasta ahora es de
identificar los caracteres cristianos de la facticidad y buscar establecer los
mismos como un punto de partida cuyo resultado final quedara compendiado
en SZ. En otras palabras: SZ se hace acreedor a una herencia compuesta a
su vez de todo un bagaje teoldgico y fenomenologico cuyos trazos iniciales
se contraen a Agustin, entre otros, al misticismo medieval, y claro, al
cristianismo primitivo.

A efectos de este trabajo, he extrapolado seis caracteres de la facticidad
cristiana (ver Tabla 1): (i) molestia, tentacion, inquietud y preocupacion; (ii)
temporalidad, miedo y esperanza; (iii) amor a Dios, amor a si mismo, amor de
los otros, temor a Dios, temor a los otros; (iv) oracidén y contemplacion; (v)
un devenir por Cristo y una actualizacion constante ante Dios; (vi) reclusion
o distanciamiento. Para defender mi hipotesis de trabajo, es decir, que la
nocion heideggeriana de facticidad contrario a lo afirmado por Campbell
(2012) tiene elementos mas negativos que positivos, quiero centrarme ahora
en las caracteristicas (ii), (iv), (v) y (vi).

Tabla 1. Cuadro comparativo
Algunos caracteres de la facticidad cristiana desde GA 60

Algunas referenci Algunas
Caracteres EUNAS FEICTENCIAS — oferencias en GA
en GA 60
63
I 104-105
204-205 18-20
226-227

Molestia, tentacion, inquietud, 241-242y ss.
preocupaciéon, cuidado,
concupiscencia intelectual



II

Temporalidad, miedo (angustia),
esperanza

I

Amor a Dios, amor a si mismo,
amor de los otros. Temor a Dios,
temor a los otros

v

Oracién, contemplacidn,
busqueda

v

Devenir

\Y% I

Reclusion, distanciamiento

Sobre (ii), o sea la temporalidad, el miedo y la esperanza, y sobre
(iv), o sea la oracion y la contemplacion, puedo aseverar que la cristiandad
primitiva en efecto tuvo como caracter de su propia vivencia, de su propia
vida experimentada, la temporalidad, en un doble sentido: por un lado, a
partir del conocimiento de Cristo el ser deviene algo distinto; por otro lado,
también a partir del conocimiento de Cristo, se espera algo: o bien la Segunda
Venida o bien lo que viene después, y aqui la esperanza resulta la clave:

79-80
95-98
118-120
206-208

71-72
231-232
237-238

121-123
187-188
189-190
198-199

69-71
79-80
93-94

307-308

37-38
38-39

24-25

14-15

27-29
78-79

55-56

Praxis Filoséfica, No. 63, enero-junio, afio 2026, pp. 20214522

LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA RELIGION DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO

[\
—_



22

ANDRES TELLEZ-NUNEZ

no es el hoy o los constantes ahoras lo importante (Caputo, 1986, p.111).
La vida feliz que recordamos viene después. Aun cuando la temporalidad,
con su acepcion heideggeriana muy particular que excede el objeto de este
trabajo, marca la vivencia de los primeros cristianos, lo que importa resaltar
aqui es que ella constituye casi por si misma la acentuacion sobre el proyecto
irresoluto que es su vida: la constante actualizacion ante Dios, la continua
proyeccion de su proyecto vital a partir de un momento histérico concreto,
es decir, la venida de Jesus, pero también su crucifixion y el anuncio de lo
que vendra. El proyectar la vida (cristiana) siempre en pos de un futuro y
con el animo de contemplar a Dios (nuestra cuarta caracteristica) y vivir en
la verdad constituye mucho del caracter de la vida de los primeros cristianos
y constituye también mucho del eje central del libro X de las Confesiones
de Agustin, que, finalmente, marcara con otros la pauta, como el mismo
Heidegger lo sugiere, de la mistica medieval. Sobre (v), o sea, el devenir
por Cristo y la constante actualizacion ante Dios, ellos parecen tener un
influjo decisivo en el planteamiento ontolégico heideggeriano cuando se
aborda coémo el ser ha llegado a ser. Se es en virtud de algo, el Ereignis, y
ese ser se actualiza permanentemente. Sobre (vi), o sea, el distanciamiento
o reclusion, deseo hacer ya especial énfasis para defender mi hipotesis y
rebatir la de Campbell (2012) en torno a una dimension positiva u optimista
de la cotidianidad. Si a lo largo de los anteriores acapites y, con base en los
cursos de religion dictados por Heidegger y en una leccion no impartida, se
han repasado las expresiones de la facticidad cristiana que tanto interesaron
al filosofo que alguna vez quiso ser sacerdote catolico, puedo ahora afirmar
que me ha llamado la atencion, en particular, la nocion de distanciamiento,
que en la traduccion inglesa aparece como seclusion y que en aleman seria
Abgeschiedenheit.

Caputo (1986) hace un tratamiento algo extenso de esto bajo la expresion
detachment. Aun cuando el término cotidianeidad (everydayness) aparece ya
en el curso de 1919-1920 titulado The Basic Problems of Phenomenology,
que no se ha estudiado en este trabajo, me acerco al mismo de la manera mas
simple: que el ser humano vive absorbido, por ejemplo, en el dia a dia de su
profesion o de sus problemas, aparentes o reales, todo lo cual llama a una
resolucion continua. Es mas; para Heidegger el “Dasein tiende a interpretar
su propio ser sobre la base de su modo de ser cotidiano” (Sikka, 1997, p.
76). Pero lo paradojico resulta que, o bien en una reclusion, o bien en una
absorcion, o bien en un distanciamiento, en el marco de la cotidianeidad, ya
en SZ refleja que el Dasein se muestra no tanto en las situaciones limite, sino
en la cotidianeidad de la vida: entre mas cerca parece estarse, mas eso que
se busca se aleja. Asi, la vida humana tiene la tendencia de caer lejos de si



misma (Denker, 2013, p. 61). ;Entre mas lejos de Dios, mas cerca? ;Entre
mas cerca de Dios, mas lejos? ; Entre mas nos buscamos, mas nos perdemos?
(Entre mas nos perdemos a nosotros mismos, mas nos encontramos?
Denker (2013) sugiere que el interés de Heidegger en este estadio es
diseccionar la vida religiosa y aproximarse a la experiencia religiosa con el
fin de implementar su método fenomenologico sobre la base de la revision
de las concepciones entonces imperantes en torno a la fenomenologia de
la vida religiosa y al estudio de la religion, al analisis de las Cartas de San
Pablo a los Galatas y a los Tesalonicenses, a Agustin y a su libro X de
Confesiones, todo en el contexto de un acercamiento a Dios y, en 1918, a
la mistica medieval, con una alusion a M. Eckhart, en quien “se aprecia una
progresion mistica hacia el sujeto mismo; aun cuando ¢l lo aprehende en
términos racionales, el proceso de retorno al fondo del alma que emprende
no es teorético” (Capelle-Dumont, 2012, p. 191). Por consiguiente, aseverar
que lo mistico atacado por su aparente irracionalidad tenga como una de sus
expresiones mas claras, no solo la oracion, sino también la propia reclusion
para encontrarse con Dios que siguiendo las lineas del libro X de Confesiones
es la Verdad, y, por consiguiente, la vida feliz, llega a constituir asi, una
verdadera absorcion y un preludio evidente, creo, de la cotidianeidad de la
cual nos hablara con mayor detalle y extension en SZ. La absorcion en una
suerte de distanciamiento o un distanciamiento en una suerte de absorcion
o la reclusion en una suerte de absorcion o la absorcion en una suerte de
reclusién no marcarian, en mi opinion, la expresion inicamente del mistico,
sino precisamente la del no mistico. El cultivo de la vida interior, propia
del mistico o, mas claramente, atribuida a él, sobre la base de lo referido
en el libro X, constituye en su caso un esfuerzo por dirigir la tendencia de
difusion propia del hombre con el objetivo claro de encontrar a Dios. El
aparente no cultivo de la vida interior por parte del no mistico, llamese
filosofo, abogado, matematico o arquitecto, su dia a dia constituye, por otra
parte, su distanciamiento, su reclusion, su continuo e irresoluto proyecto
vital. En el mistico quizas serd el encontrar a Dios o verlo de frente. En el no
mistico, el resolver, pero también en una reclusion y en un distanciamiento
que absorbe. El método de la indicacion formal, segun el cual, entre otras
cosas, la materia se adecua a la forma, y en donde siempre hay presentes
y busqueda de significado (es decir, lo suprateorico), explicaria por qué la
vida religiosa, el experimentar religioso, y la experiencia religiosa per se,
en el caso de los primeros cristianos, en virtud de lo Ereignis, suponen que
hay una suerte de escape (fuga mundi) para encontrarse con Dios, que en
el caso de quienes no han vivido la experiencia religiosa, implica que hay
una reclusion que absorbe en la parafernalia, en la profesion, en el dia a dia.

Praxis Filosdfica, No. 63, enero-junio, ailo 2026, pp. €20214522

[\
w

LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA RELIGION DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO



24

ANDRES TELLEZ-NUNEZ

En ambos casos se busca la vida feliz, en el primero como equivalente a la
verdad, o sea, a Dios, en el segundo, en la resolucion continua del proyecto
vital, lo cual también sigue siendo caracteristica de lo primero: el cristiano
primitivo o quien vive la experiencia religiosa continuamente se actualiza
ante Dios en su continua resolucion de la vida que nunca es final (Kisiel,
1995, p. 119).

V. Conclusion

He querido (de)mostrar a lo largo de este articulo que habida cuenta de
los origenes teologicos de Heidegger que, a pesar de haber roto con el
catolicismo, se tuvo como un tedlogo cristiano (Campbell, 2012, p. 58),
las expresiones de la facticidad cristiana, algunas de las cuales ya logré
identificar con base en GA 60, lo que mostrarian es que en la cotidianidad de
sus vidas la nota imperante es la vivencia de una temporalidad marcada por
la actualizacion de una situacidn vital, pero en pos de algo, en espera de algo,
con un sentido de urgencia, de pregunta constante, de dureza, y molestia.
El distanciamiento, creo, en esta etapa viene a representar, con ocasion de
una suerte de repulsion, la forma como se asume la vida facticamente para,
en un contexto de temporalidad, vivir sobretemporalmente. No creo, como
lo defiende Campbell (2012) a lo largo de su obra, que la cotidianidad
de los primeros cristianos e, incluso, la cotidianidad de los misticos se
caracterice por una vivencia positiva u optimista. Todo lo contrario: creo que
la absorcion por el distanciamiento en biisqueda de una tranquilidad y una
seguridad y, finalmente, en bisqueda de Dios, a través de la contemplacion
y la oracioén, mas ampliamente, en el marco de una fuga del mundo, muestra
el caracter sobre todo negativo o pesimista, caracter que estimo no dejara
de estar presente ni en los cursos posteriores de Heidegger que analizaré
en una investigacion posterior ni en SZ. Que contradictores de la hipotesis
de trabajo que he estudiado aqui afirmen que la busqueda de significado e
intencionalidad misma sea algo positivo como parece afirmarlo Campbell
(2012) merece otro examen y ejercicio dialécticos.

Referencias bibliograficas

Agustin de Hipona. ([397-398] 2008). Confessions. Oxford.

Blattner, W. (20006). Heidegger s Being and Time. Bloomsbury.

Campbell, S. (2012). The Early Heidegger's Philosophy of Life: Facticity,
Being, and Language. Fordham University Press. https://doi.org/10.5422/
fordham/9780823242191.001.0001


https://doi.org/10.5422/fordham/9780823242191.001.0001
https://doi.org/10.5422/fordham/9780823242191.001.0001

Capelle-Dumont, P. (2012). Filosofia y teologia en el pensamiento de Martin
Heidegger. Fondo de Cultura Econdmica.

Caputo, J. (1986). The Mystical Element in Heidegger'’s Thought. Fordham
University Press.

Dahlstrom, D. (1994). Heidegger’s Method: Philosophical Concepts as Formal
Indications. The Review of Metaphysics, 47(4), 775-795.

Denker, A. (2013). Martin Heidegger’s Being and Time: A Carefully Planned
Accident? En M. A. Wrathall (Ed.), The Cambridge Companion to Heidegger s
Being and Time (pp. 54-84). Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/
CC09781139047289.003

Escudero, J. (2004). Heidegger y la indicacion formal: hacia una articulacion
categorial de la vida humana. Didnoia, XLIX(52), 25-46. https://doi.
org/10.21898/dia.v49i52.407

Heidegger, M. ([1975] 1988). The Basic Problems of Phenomenology (A. Hofstadter,
Trad.). Indiana University Press.

Heidegger, M. ([1988] 1999). Ontology — The Hermeneutics of Facticity (J. Van
Buren, Trad.). Indiana University Press.

Heidegger, M. ([1995] 2005). Introduccion a la fenomenologia de la religion (J.
Uscatescu, Trad.). Biblioteca de Ensayo Siruela.

Heidegger, M. ([1995] 2010). The Phenomenology of Religious Life (M. Fritsch y
J. A. Gosetti-Ferencei, Trads.). Indiana University Press.

Heidegger, M. [SZ] ([1927] 2014). Ser y tiempo (J. E. Rivera, Trad.). Trotta.

Kisiel, T. (1995). The Genesis of Heidegger s Being & Time. University of California
Press. https://doi.org/10.1525/9780520916609

Sikka, S. (1997). Forms of Transcendence: Heidegger and Medieval Mystical
Theology. State University of New York Press.

Datos de financiacion del articulo

El autor declara que no recibié financiacion para este articulo.

Informacion de proveniencia del articulo

Este trabajo es una adecuacion del primer capitulo de la monografia que presenté
para optar al titulo de magister en filosofia en la Pontificia Universidad Javeriana
en febrero de 2018.

Implicaciones éticas

El autor no tiene ningun tipo de implicacion ética que se deba declarar en la escritura
y publicacion de este articulo.

Praxis Filoséfica, No. 63, enero-junio, afio 2026, pp. 20214522

[\
(93]

LA NOCION HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA RELIGION DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO


https://doi.org/10.1017/CCO9781139047289.003
https://doi.org/10.1017/CCO9781139047289.003
https://doi.org/10.21898/dia.v49i52.407
https://doi.org/10.21898/dia.v49i52.407
https://doi.org/10.1525/9780520916609

26

ANDRES TELLEZ-NUNEZ

Declaracion de conflicto de interés

El autor declara que no tiene ningtin conflicto de interés en la escritura o publicacion
de este articulo.

Contribuciones del autor

Escritura (preparacion del borrador original), redaccion (revision y edicion).

Agradecimientos

Quiero agradecer al profesor Alfonso Florez Florez, que fue mi director de
disertacion en el programa de Maestria en Filosofia de la Pontificia Universidad

Javeriana.

Autor de correspondencia:

Andrés Téllez Nuiiez. aatellez@javeriana.edu.co. Calle 40 No. 6-23 Piso 7.

Declaracion de uso de inteligencia artificial

El autor declara que no utilizé ningtin programa o aplicacion de inteligencia artificial.

Praxis Filoséfica cuenta con una licencia Creative Commons “Atribucion, no comercial, compartir igual 4.0 internacional”


mailto:aatellez@javeriana.edu.co

	_Hlk219991696
	_Hlk219732668

	Crosmark: 
	Página 1: 



