
......................................................

} ]

DOI: 10.25100/pfilosofica.v0i63.14522

}
......................................................

 Praxis Filosófica, No. 63, enero-junio, año 2026, pp. e20214522

ISSN (I): 0120-4688 / ISSN (D): 2389-9387

Recibido: 31 de octubre de 2024. Aprobado: 29 de mayo de 2025.

LA NOCIÓN HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA 
RELIGIÓN DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO

Heidegger’s Facticity. Religion of Life and the Life of the 
Religious

Andrés Téllez-Núñez
Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, Colombia. 

Resumen

Este artículo busca estudiar la noción de facticidad y responder qué 
significa y cuál es su alcance en un período concreto de la obra de Martin 
Heidegger. Así, a partir del examen de Los fundamentos filosóficos de la 
mística medieval, Introducción a la fenomenología de la religión, Agustín 
y el neoplatonismo, y Ontología – Hermenéutica de la facticidad, que 
refieren, por ejemplo, el Antiguo y Nuevo Testamento, las Confesiones de 
San Agustín, y los textos de otros autores y místicos tales como Tomás de 
Kempis, se presenta una hipótesis de trabajo que consiste en afirmar que la 
noción de facticidad en el primer Heidegger tiene contornos más negativos 
(pesimistas) que positivos (optimistas), y que ella tiene como características 
fundamentales la cotidianeidad, la temporalidad y el distanciamiento. La 
metodología de investigación supuso una aproximación dialéctico-exegética 
a la fuente primaria. El trabajo concluye afirmando que la noción de 
distanciamiento comprendida dentro de la de facticidad supone que la vida 
se asume temporalmente, pero que ella se vive sobretemporalmente. 

Palabras clave: facticidad; indicadores formales; distanciamiento; 
cotidianeidad; racionalidad.

¿Cómo citar?: Téllez-Núñez, A. (2026). La noción heideggeriana de facticidad. La religión de la vida y 
la vida del religioso. Praxis Filosófica, (63), e20214522. https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i63.14522 

https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i63.14522
https://crossmark.crossref.org/dialog/?domain=praxisfilosofica.univalle.edu.co&doi=10.25100/pfilosofica.v0i63.14522
mailto:aatellez%40javeriana.edu.co%0D?subject=
https://orcid.org/0000-0002-6775-4101
https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i63.14522


Heidegger’s Facticity. Religion of Life and the Life of the 
Religious

Andrés Téllez-Núñez1 
Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, Colombia. 

Abstract

This article studies the notion of facticity within a concrete period of the works 
of Martin Heidegger, with a particular reference to The Phenomenology of 
Religious Life, and Ontology – The Hermeneutics of Facticity upon his 
reading of the Old and New Testament, St. Augustine’s Confessions (Book 
X), and the texts of other authors and mystics such as Thomas à Kempis. The 
working hypothesis put forward in this article states that the early works of 
Heidegger show that the notion of facticity has more negative (pessimistic) 
contours than positive (optimistic) ones, and that its most comprehensive 
features are everydayness, temporality, and seclusion. The method of 
research entailed a dialectic and exegetic approach to the primary source. 
A conclusion is drawn in the sense that the notion of seclusion comprised 
in that of facticity entails assuming life in the context of time, but above it.

Keywords: Facticity; Formal indicators; Reclusion; Everydayness; 
Rationality.

1	  Profesor Asociado, Facultad de Ciencias Jurídicas, Pontificia Universidad Javeriana 
(Bogotá, República de Colombia). Abogado; Magíster en Filosofía; Doctor en Filosofía, 
Pontificia Universidad Javeriana (Bogotá, República de Colombia). LL.M., Universidad de 
Georgetown (Washington, D.C., Estados Unidos de América). 



LA NOCIÓN HEIDEGGERIANA DE FACTICIDAD. LA 
RELIGIÓN DE LA VIDA Y LA VIDA DEL RELIGIOSO

Andrés Téllez-Núñez
Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, Colombia. 

I. Introducción

El objetivo de esta investigación es establecer una relación entre ciertos 
caracteres de la noción de facticidad contenida en algunos textos del primer 
Heidegger y proponer como hipótesis de trabajo2 que la cotidianidad y lo 
cotidiano, allí y en su conjunto, se verían más negativa que positivamente3. 
Respecto del adverbio negativamente en correspondencia con la palabra 
inglesa negative utilizo el significado sinónimo de ‘pesimista’. Para el 
adverbio positivamente en correspondencia con la palabra inglesa positive 
utilizo el significado sinónimo de ‘optimista’. La tesis contraria es sostenida 
por Campbell (2012, pp. 25, 32, 38, 39, 40 y 121) en la que se utiliza la 
expresión positive side para describir la cotidianidad heideggeriana a la luz 

2	  La obra de Campbell (2012) se titula The Early Heidegger’s Philosophy of Life. 
Vale la pena aclarar que mi investigación puede describirse ampliamente como una referencia 
(tangencial) a los orígenes y trasfondo de Ser y tiempo (SZ) y servir como tal para futuras 
investigaciones sobre la facticidad heideggeriana.

3	  Algunos podrán tildar de simplista reducir este examen filosófico a la exposición 
de una visión aparentemente binaria entre optimismo y pesimismo; sin embargo, el lector 
querrá saber que Campbell (2012) vincula la filosofía (heideggeriana) de la facticidad (vida) 
a una vivencia u optimista o pesimista, a veces, en relación con el profundo significado de la 
cotidianidad. Si el significado se vincula con lo optimista-positivo o con lo pesimista-negativo, 
quizás no exista una simpleza de la argumentación de oposición entre una visión optimista 
o pesimista ni en el texto cuya tesis esta disertación pretende rebatir (el de Campbell, 2012) 
ni en este artículo que explica su noción suprateórica. Los elementos explicativos en torno 
a la hipótesis de trabajo aquí estudiada se encuentran en el cuadro comparativo (ver Tabla 
1) que presento al final de este texto. 



A
nd

ré
s T

él
le

z-
N

úñ
ez

4

de los textos que ahora me dispongo a examinar. El camino que propongo 
recorrer de la mano de Heidegger se ha iniciado con su revisión de la 
experiencia de los primeros cristianos y de los místicos —tema que abordo 
aquí— y finalizará con la delineación de lo que él llamó hermenéutica de 
la facticidad, cuyas aristas se presentarán en un artículo posterior4. 

El presente estudio comprende la lección no impartida en el período 
de 1918-1919 titulada Los fundamentos filosóficos de la mística medieval; 
los cursos sobre religión dictados por el autor en el semestre de invierno de 
1920-1921 titulado Introducción a la fenomenología de la religión y en el 
semestre de verano de 1921 titulado Agustín y el neoplatonismo, agrupados 
bajo la denominación GA 605; el curso dictado en 1923 titulado Ontología 
– Hermenéutica de la facticidad, denominado GA 636, será examinado en 
una disertación posterior. Para lograr el cometido precitado se han escogido 
algunas notas propias de la noción heideggeriana de facticidad en GA 60 
correspondientes al primer Heidegger7 y se han comparado en cuanto a su 
alcance y ámbito. 

La primera parte de la investigación supuso los siguientes pasos: (i) 
consultar las fuentes primarias tomando como referencia algunas de las 
traducciones al castellano y traducciones al inglés disponibles, en particular, 
las de Uscatescu, Fritsch y Gosetti-Ferencei, y Muñoz para GA 60, y la de 
Aspiunza, y van Buren para GA 63; (ii) extrapolar las notas fundantes y 
relevantes del libro X de las Confesiones de Agustín y de algunas epístolas 
de San Pablo; (iii) abordar la cronología, o en palabras de Kisiel (1995), 
la génesis de Ser y tiempo (SZ), los ángulos de la relación entre filosofía 
y teología, los contornos de la facticidad, ella, en sí misma, como clave de 
lectura principal de SZ y del pensamiento de Heidegger, y la metodología 
propia de este autor que engloba entre otros, el tema de la indicación formal. 
Entre GA 60 y GA 63, debo anotar, median otras lecciones que, aun cuando 

4	  El lector querrá consultar un interesante debate sobre la aparente equivalencia entre 
el ser heideggeriano y Dios, aspecto que, quizás, trataré en otra investigación. Sobre esto 
puede consultarse a Sikka (1997).

5	  Los cursos aquí examinados se agrupan bajo la abreviatura GA 60 seguidos de la 
página y Heidegger 2010 seguido de la página. A efectos de la confección de este artículo 
he utilizado el texto titulado The Phenomenology of Religious Life (Heidegger, [1995] 2010) 
editado por Indiana University Press, el texto titulado Introducción a la fenomenología de la 
religión (Heidegger, [1995] 2005) editado por Biblioteca de Ensayo Siruela, y el texto titulado 
Ontology — The Hermeneutics of Facticity (Heidegger, [1988] 1999) editado también por 
Indiana University Press. En cuanto a SZ, he consultado la edición de Editorial Trotta que 
contiene la traducción de Jorge Eduardo Rivera (Heidegger, [1927] 2014).

6	  Ver nota anterior.
7	  Ver nota 2.



La
 n

oc
ió

n 
he

id
eg

ge
ri

an
a 

de
 fa

ct
ic

id
ad

. L
a 

re
li

gi
ón

 d
e 

la
 v

id
a 

y 
la

 v
id

a 
de

l 
re

li
gi

os
o

5

Praxis Filosófica, No. 63, enero-junio, año 2026, pp. e20214522

no diseccionadas detalladamente en este artículo, me han servido de contexto 
y respecto de las cuales haré las correspondientes referencias (por ejemplo, 
el curso de invierno de 1919-19208 y el tratamiento de Aristóteles en el curso 
de invierno de 1921-19229) en una oportunidad posterior. 

Mi aporte al estado del arte se concreta en presentar a la comunidad 
académica un esbozo de las notas subyacentes de la facticidad en el 
primer Heidegger, pero a guisa de relación, tratando de identificar lo que 
está detrás de algunos apartados de SZ, con un énfasis particular en la 
noción de reclusión, distanciamiento (que no distancialidad), absorción, y 
cotidianeidad, y presentar el ambiente histórico y contextual de Heidegger 
y sus orígenes. El lector podrá encontrar en este artículo, además, ejemplos 
que he propuesto y que buscan explicar los contenidos de los hallazgos 
heideggerianos. A partir de esta investigación, podrán acometerse en el 
futuro otras tareas que expliciten y profundicen, aún más, las que pudieran 
considerarse, a grandes rasgos, como las raíces teológicas de SZ.

A continuación, extrapolaré algunas notas de la noción heideggeriana 
de facticidad cristiana en cuanto a la fenomenología de la vida religiosa. En 
la primera parte se harán algunas precisiones de tipo contextual, temático 
y metodológico, que actúan como una suerte de brújula para aproximarse 
de manera más didáctica a las fuentes primarias y secundarias utilizadas en 
esta disertación. En particular, se hace mención a los indicadores formales 
o los conceptos utilizados para comprender la vida (Escudero, 2004) con 
el fin de esclarecer el origen o génesis de SZ y para situarse temáticamente 
en relación con el estudio de la noción heideggeriana de facticidad. En la 
segunda parte se extrapolan algunos caracteres comparativos derivados de 
la noción de facticidad, mostrando su cariz, sobre todo cristiano. 

Quiero (de)mostrar a lo largo del artículo que, contrario a la tesis 
de Campbell (2012), que sostiene una visión positiva u optimista de 
la cotidianidad y lo cotidiano respecto de la noción heideggeriana de 
facticidad en sus primeras lecciones, el leitmotiv en estos primeros cursos 
sobre esa cuestión particular es todo lo contrario, es decir, se presentaría de 
manera persistente una visión negativa o pesimista de la cotidianidad y de 
lo cotidiano.  Los indicadores formales, además, plantearán la dificultad, 
quizás evidente, consistente en que deberá evaluarse si a las expresiones 

8	  Su título en inglés es The Basic Problems of Phenomenology (Heidegger, [1975] 
1988).

9	  Su título en inglés es Phenomenological Interpretations to Aristotle: Introduction 
to Phenomenological Research: Einleitung, sin el cual, de acuerdo con Dahlstrom (1994), 
es imposible entender el método de la indicación formal.



A
nd

ré
s T

él
le

z-
N

úñ
ez

6

de facticidad cristiana, a fin de cuentas, puede dárseles ese tinte positivo 
(optimista) o negativo (pesimista).

II. Precisiones previas y delimitación contextual, temática y 
metodológica

Aunque aquí me contraeré únicamente a algunas líneas de GA 60, a guisa 
de dato histórico debo afirmar que Heidegger, en sus propias palabras y 
años después, habría afirmado en su Habilitationsschrift que él mismo 
había puesto de presente el problema de la facticidad, aunque solo usando 
sinónimos de la expresión. El origen de la expresión facticidad, sin embargo, 
se contraería a Fichte, que habría acuñado el término Faktizität hacia 1800 
con dos extremos identificables: de una parte, los hechos de las ciencias 
naturales; de otra, el sentido del individuo (fáctico) en la historia. Esto 
último habría sido de particular interés para el joven Heidegger y deberá 
ser tenido en cuenta de manera especial en mi análisis de la facticidad a la 
luz de los cursos de religión, sobre todo, al haber identificado, entre otros 
hechos históricos relevantes, la venida de Jesús, lo cual vendrá a caracterizar 
los comienzos teológicos de Heidegger (Kisiel, 1995).

El problema de la facticidad identificado por Heidegger se contraería a 
la pregunta de cómo expresar un campo preconcebido de significado vivido 
en un idioma especial que este autor llamará indicación formal. Más que una 
fenomenología de la religión, de lo que se trata es de una fenomenología de 
la vida fáctica cristiana marcada por la tribulación dada la Segunda Venida, 
en donde, además, hay una suerte de dos polos: primero, volverse cristiano 
y, segundo, el esperar la Segunda Venida. Todo ello supone una tribulación 
que atraviesa la vivencia cristiana. Quizás sirva esa aclaración en el sentido 
de que a Heidegger le importa más que una fenomenología de la religión, 
aproximarse a la experiencia del ser que la vive.

III. Materia prima para establecer una relación

Para precisar los aspectos propios de la noción heideggeriana de facticidad 
en el contexto de los inicios teológicos de Heidegger y, muy particularmente, 
de una lección no impartida y de los cursos sobre fenomenología de la 
vida religiosa, quizás no solo deban ponerse de presente las tensiones 
multidimensionales, si se quiere, entre lo ontológico y lo fenomenológico10, 
entre el sujeto y el objeto, entre la forma y la materia —y aquí aparecerá el 

10	  Blattner (2006) precisa que Heidegger busca “usar el método fenomenológico en 
la ontología” (p. 27).



La
 n

oc
ió

n 
he

id
eg

ge
ri

an
a 

de
 fa

ct
ic

id
ad

. L
a 

re
li

gi
ón

 d
e 

la
 v

id
a 

y 
la

 v
id

a 
de

l 
re

li
gi

os
o

7

Praxis Filosófica, No. 63, enero-junio, año 2026, pp. e20214522

asunto de la indicación formal— sino también, y sin oponerse a todo ello, el 
problema del método. En todo momento, se habría tratado de cómo articular 
la experiencia vital y superar una solución teórica, para con Heidegger, 
edificar o proponer una solución suprateórica, es decir, diferente a la 
meramente teórica que conlleva la íntima unión entre intuición y expresión 
(Kisiel, 1995, p. 49). Quizás el esfuerzo heideggeriano se trata de separarlos.

Un ejemplo puede ilustrar esto: para subir al segundo piso de su casa, 
María utiliza las escaleras. Si alguien le preguntara a María por qué lo 
hace, ella tendría una multitud de respuestas posibles, pero si alguien le 
sugiriera que, en vez de subir por las escaleras, bajara al sótano, y se quedara 
encerrada allí, esto con el fin de llegar al segundo piso, ella seguramente no 
lo entendería. El sentido común indicaría que para subir al segundo piso, 
María debe utilizar las escaleras y no quedarse encerrada en el sótano que 
está debajo del primer piso (solución teórica). La razón por la cual María o 
cualquier ser humano racional llega a esa conclusión es lo que a Heidegger le 
interesa auscultar (solución suprateórica), es decir, entender las estructuras, 
pero también las intencionalidades (Kisiel, 1995, p. 50). En el fondo, claro, 
siempre se podrá develar la distinción entre lo óntico y lo ontológico, casi, 
como lo entiendo yo, entre la vida11 y la vida vivida por cada uno, en un 
contexto de intencionalidad y significado. 

Aunque lo primero le interese a Heidegger, por supuesto, es lo segundo, 
o sea, la vida vivida y el significado, lo que le preocuparía más desde la 
fenomenología y la ontología, pero, muy especialmente, desde lo que después 
se tratará con mayor detalle: la hermenéutica de la facticidad. ¿Cómo 
aproximarse a la experiencia de cada cual si la experiencia de cada cual 
no puede ser vivida tal como él la vive? A pesar de que la pregunta puede 
responderse con el es gibt, hay un significado y una intencionalidad que son 
precisamente los que permiten determinar la vida que conlleva la dificultad 
de que aquello que tenemos más cerca es aquello que más escapa a nuestra 
comprensión (Kisiel, 1995, p. 55). Un ejemplo puede ilustrar este problema: 
puede aseverarse que, en cierto momento de la vida de una persona, esta no 
se entiende a sí misma, a pesar de que esté consigo misma en todo momento. 
Se tiene a ella misma. Nada más cercano que uno mismo, pero nada más 
lejano, a la vez. Cabría preguntarse si es posible comprenderse a sí mismo 
y si esto resulta difícil o imposible, poder o querer entender, entonces, la 
experiencia de otros.

¿Qué encontró Heidegger en los pasajes bíblicos, particularmente en 
algunas Cartas de San Pablo o en el libro X de las Confesiones de Agustín 

11	  Campbell (2012) y Blattner (2006) aclaran qué es vida para contextualizar la 
postura heideggeriana.



A
nd

ré
s T

él
le

z-
N

úñ
ez

8

que le delineó el camino en la construcción evolutiva de la noción de 
facticidad y que luego se materializó en su hermenéutica de la facticidad 
o en su magnum opus? Habría habido, entonces, un interés inicial en lo 
medieval, interés que luego pasaría a centrarse en la cristiandad temprana. 
Independientemente de las características particulares de la formación de 
nuestro autor, su intención inicial de ser sacerdote católico, finalmente, no 
exitosa dados algunos problemas de salud, circunstancias estas relatadas 
por prácticamente casi todos los expertos, y su posterior rompimiento con 
la Iglesia Católica, evidencian, como él mismo lo sugiere en sus cursos, la 
relación entre filosofía y teología, pero sobre todo, considerar la vivencia 
cristiana, sus indicaciones formales, como un campo rico de estudio y de 
elementos particulares para la construcción de la noción de facticidad.

Los textos de Heidegger en los que me he centrado marcan, a efectos 
de este capítulo, con excepción de la lección, no el comienzo, sino la 
finalización de los esfuerzos de Heidegger en materia de fenomenología 
de la religión, y el mismo ejercicio metodológico que Heidegger emplea 
en la filosofía lo emplea él para explicar sus motivaciones: su vida es su 
facticidad, su facticidad es su vida. En algún momento, esa tensión entre 
filosofía y teología se pone de presente, por lo menos de manera expresa, en 
la conferencia Fenomenología y teología12, en donde la teología se monta 
sobre la Revelación según la Biblia; de allí se infieren las preguntas y las 
respuestas. La tensión aparece igualmente en el curso sobre fundamentos 
filosóficos de la mística medieval que Heidegger finalmente no impartió, 
en donde se afirma que la teología depende de la filosofía13, siendo, sin 
embargo, la teología, autónoma (Capelle-Dumont, 2012, p. 41)14. 

III.1 La relación entre filosofía y teología. Irracionalismo y misticismo. 
Los fundamentos filosóficos de la mística medieval (agosto de 1919)

Una interpretación de esta lección de Heidegger, no impartida, podría tener 
como clave de lectura inicial que no se habría buscado “constituir una 

12	  Algo que puede resultar útil para contextualizar esta discusión sobre filosofía y 
teología lo trae Sikka (1997) así: Heidegger “también ve el matrimonio entre Cristiandad 
y la filosofía griega, en un todo, como algo infortunado, y él mismo cree que con el fin de 
ella se mantenga fiel a sus propias visiones, la teología —como reflejo de la experiencia 
cristiana— no debe tomar prestados conceptos que fueron formados en su interior” (p. 44).

13	  Sikka (1997) refiere la opinión de Heidegger sobre la división entre teología y 
filosofía en la Edad Media (p. 63).

14	  Una caracterización heideggeriana sobre lo irracional, el misticismo y el papel de 
la filosofía se resume así: “la filosofía como una construcción racional separada de la vida, 
carece de poder: el misticismo como una experiencia irracional no tiene sentido” (Sikka, 
1997, p. 63).



La
 n

oc
ió

n 
he

id
eg

ge
ri

an
a 

de
 fa

ct
ic

id
ad

. L
a 

re
li

gi
ón

 d
e 

la
 v

id
a 

y 
la

 v
id

a 
de

l 
re

li
gi

os
o

9

Praxis Filosófica, No. 63, enero-junio, año 2026, pp. e20214522

filosofía de la religión”, sino más bien “retomar los fenómenos religiosos 
en una ‘comprensión fenomenológica originaria’” (Capelle-Dumont, 2012, 
p. 189). Heidegger aclara con estos textos que su interés es la indagación de 
los presupuestos filosóficos y no tanto la vivencia de Dios desde un punto 
de vista místico.  Los orígenes de la mística medieval, afirma Heidegger, 
han de remontar, a quien los estudia, a Agustín, al neoplatonismo, a los 
estoicos, a Platón, y a Aristóteles. Lo que importa aquí es que, en el contexto 
de las indicaciones formales y del abordaje de lo preteórico, la experiencia 
(Erlebnis) religiosa vivida por el religioso pueda ser vista y diseccionada. 

¿Cómo aproximarse a lo que no ha sido vivido sino por el religioso? 
¿Qué le compete a la filosofía en torno, por ejemplo,15 a la oración? (GA 60: 
304-305 / Heidegger, 2010, p. 232) y el distanciamiento (seclusion) para el 
místico, y cómo abordarlos entonces? (GA 60 307-308 /Heidegger, 2010, p. 
234). Un ejemplo puede ilustrar esto: tómese cualquier pasaje de un texto de 
un místico. Lo que Heidegger quiere es estudiar filosóficamente el proceso 
por el cual el místico arribó a sus conclusiones a partir de su vivencia, que, 
por lo menos, para el resto de los mortales, resultaría extraordinaria en tanto 
habría una suerte de aislamiento del mundo y un habitar físico continuo en 
una celda. Heidegger toma de Schleiermacher, en cuanto a la religión y su 
carácter, el “gesto de contemplación,16 es decir, el ‘sentido y gusto de lo 
infinito’”, una de cuyas formas es el “abandono”. ¿Que la teología dependa 
de la filosofía y no a la inversa (GA 60 309-310/Heidegger, 2010, p. 235), 
que la filosofía dependa de la teología? Esto, teniendo en cuenta que “la fe 
casi no necesita de la filosofía”, pero “la teología necesita de la filosofía, 
no para develar su propio Positum —la cristiandad—, sino para que los 
conceptos fundamentales que utiliza sean ‘corregidos’ por la filosofía”. 
¿Cuál es esa función correctiva? La filosofía con respecto a la teología 
tendría una función que busca corregir sus conceptos y, además, liberarla 
(Capelle-Dumont, 2012, pp. 41, 192 y 223). 

¿Cómo excluir del sujeto místico tiempo y espacio a manera de 
sobretemporalidad y por medio de un distanciamiento (GA 60 317-319/
Heidegger, 2010, p. 241)? ¿Qué es la religión? La religión es, de acuerdo 
con Heidegger, “la relación intencional específicamente religiosa del orden 
del sentimiento, de todo contenido vivencial con una totalidad infinita 
como sentido fundamental” (GA 60: 320-322/Heidegger, 2010, p. 243). 

15	  Ver el cuadro comparativo (Tabla 1) que he diseñado y que se presenta en las 
últimas páginas de esta disertación.

16	  Para Buenaventura, en la contemplación de Cristo la “mente alcanza la perfección 
de su iluminación” (Sikka, 1997, p. 41). Además, en esa contemplación se alcanza la más 
alta forma de correspondencia con la verdad (p. 45).



A
nd

ré
s T

él
le

z-
N

úñ
ez

10

Si hay un sinnúmero de vivencias, “la historia (…) es el objeto supremo 
de la religión, comienza con ella y con ella termina (…) hacerlo todo con 
religión, no por religión. La religión tiene que acompañar como una música 
santa todo hacer de la vida” (GA 60 322-323/Heidegger, 2010, p. 244). 
Lo místico, además, no tiene nada de irracional y catalogarlo así sería una 
especie de charlatanería (Capelle-Dumont, 2012). Estimo que lo histórico, 
en tanto vivencia religiosa de un sujeto que se confunde con las vivencias 
de otros, entendiendo por vivencia una vida interior, un distanciamiento 
o reclusión, en una sobretemporalidad, resulta ser otra clave o pista en el 
compendio de la noción heideggeriana de facticidad. Sobre la base de esa 
definición de religión que da Heidegger en esta lección no impartida, creo 
que es dable asimilar esa noción a la concepción de vida interior, algo con lo 
que tradicionalmente se ha asociado el misticismo. A Heidegger le importa 
diseccionar la vivencia religiosa del religioso, así él mismo no sea una 
persona religiosa. Le interesa, a más de acometer una suerte de purificación 
de la teología de sus raíces griegas y llevarla a sus orígenes —que él entiende 
como el protocristianismo—, comprender la experiencia propia del místico. 
Un ejemplo puede ilustrar esto: la figura de una cruz se verá de manera 
diferente en tanto esa visión esté permeada o no por un contexto particular, 
verbigracia, el misticismo medieval, y en la medida en que dicha figura se 
presente de una u otra manera en textos escritos por los llamados místicos. 
¿Puede entenderse tanto la Cruz como su significado solamente a partir de 
la Crucifixión de Cristo y despojarlos de las añadiduras que aparecen por 
virtud del paso del tiempo y de los autores místicos? ¿Puede entenderse la 
razón por la cual los autores místicos le atribuyen tal o cual significado?

El texto, que es de difícil asimilación y comprensión, me permite 
aclarar elementos relevantes para la clave de lectura que propongo. Estos 
serían fundamentalmente cuatro: (i) un querer diseccionar la experiencia 
del religioso; (ii) un planteamiento de la relación entre filosofía y teología, 
y la proposición del fin filosófico buscado, para terminar afirmando que 
la segunda necesita de la primera, esto porque Heidegger en este estadio 
busca apropiarse de lo más originario de la experiencia cristiana; (iii) el 
tener a Dios como objeto fenomenológico;  (iv) el constatar la noción de 
distanciamiento (seclusion en inglés), fundamental para mi hipótesis de 
trabajo, y sobre la cual volveré más adelante y que, creo, es aquella sobre 
la cual se edifica la concepción más amplia de facticidad: una continua 
absorción en la cotidianeidad, lo temporal, y una continua absorción en 
los seres. ¡La vida irresoluta siempre que, además, siempre se nos escapa! 

Con estos cuatro elementos puedo, por ahora, empezar a matricularme 
en algo que hallo fundamental para la filosofía en el marco de este escrito: 



La
 n

oc
ió

n 
he

id
eg

ge
ri

an
a 

de
 fa

ct
ic

id
ad

. L
a 

re
li

gi
ón

 d
e 

la
 v

id
a 

y 
la

 v
id

a 
de

l 
re

li
gi

os
o

11

Praxis Filosófica, No. 63, enero-junio, año 2026, pp. e20214522

una averiguación de la verdad y por la verdad, esta expresión, por ahora, 
en su acepción más común y corriente. Esto, en el contexto de la mística 
medieval, habría fascinado a Heidegger, en tanto solo la propia experiencia, 
la propia facticidad del místico, daría las luces para averiguar por su 
camino y por sus hallazgos. Cómo llegaron el misticismo y algunos de sus 
exponentes más caros a extrapolar sus conclusiones. Eso es lo que le interesa 
a Heidegger, su vivencia en cuanto conectada a una serie de conclusiones, 
para algunos irracionales, ¡para él no! ¿Qué fue lo que les permitió a los 
místicos descubrir? 

Por ahora digo, o más bien, reitero que, en mi investigación, resultan 
claves la noción de distanciamiento y la de contemplación como caracteres 
en una construcción de la noción de facticidad.

III.2 De la conversión a la actualización. La espera y la tribulación. 
Introducción a la fenomenología de la religión (1920-1921)

Este curso tuvo como caracteres investigativos los escritos del Nuevo 
Testamento y el método fenomenológico. A efectos de este artículo y aparte 
de los intríngulis relativos a qué es una introducción, o a si en filosofía una 
definición o, incluso, un concepto funcionan de manera similar a como 
ocurre en las ciencias, tal y como lo refiere Heidegger en su curso (GA 
60:4-5/Heidegger, 2010, p. 4) y sobre lo que no desarrollaré elementos 
adicionales, lo que importaría aquí, finalmente, con base en este curso sobre 
fenomenología de la religión o, más precisamente quizás, de la vida religiosa, 
sería precisar las aristas más cercanas a la noción de facticidad cristiana o 
noción cristiana de facticidad, si se quiere. ¡De la vivencia pasamos a la 
explicación racional y de la explicación racional pasamos a la vivencia! (GA 
60:7-8/ Heidegger, 2010, p. 6). La “filosofía resulta de la vida facticial y 
en el seno de la experiencia facticial revierte a la vida” (Capelle-Dumont, 
2012, p. 204). 

La experiencia se da en relación con el mundo que se “declina en un 
triple sentido”: el mundo circundante (lo que nos encontramos), el mundo 
común y el mundo propio o el mundo del yo. Facticial significa verse de 
frente con lo que se impone a manera de figura: ¿qué hay de la experiencia 
fáctica de los primeros cristianos? ¿Qué hay de su vivencia, de su vida 
interior? 

Esas son las motivaciones del primer Heidegger. Si para él no había 
nada de irracional en los místicos, quizás las expresiones cristianas de 
la facticidad y la experiencia fáctica de la vida que comprenderían tanto 
la experiencia (misma) como lo que es experimentado a través de dicha 



A
nd

ré
s T

él
le

z-
N

úñ
ez

12

actividad (GA 60:8-10/ Heidegger, 2010, p. 7) allanan el camino a su 
explicación y a la ontología propiamente ya hecha magistral en SZ.  Importa, 
como anota Heidegger de acuerdo con Kisiel (1995), vincular el cómo de 
la experiencia de vida con el qué de lo experimentado. El cómo tendría que 
ver fundamentalmente con el significado del mundo particular de alguien, el 
mundo del yo, que en ningún caso se separa del entorno, o sea, el mundo en el 
que nos encontramos. En ese mismo sentido, lo experimentado es un mundo 
porque uno no puede vivir en un objeto (GA 60:10-11/ Heidegger, 2010, p. 
8; Kisiel, 1995). Y las “situaciones de la vida fáctica” se experimentan con 
una marca particular: aquella de la significación (GA 60:11-13/Heidegger 
2010, p. 9) y/o significatividad y, en donde, tanto el punto de partida como 
la meta final de la filosofía no son otros que la experiencia de la vida fáctica 
(Capelle-Dumont, 2012). 

Con la referencia a Troeltsch (GA 60:19/ Heidegger, 2010, p. 14), 
reputado experto en filosofía de la religión, quizás importaría subrayar los 
siguientes tres aspectos, siguiendo la dinámica de Heidegger en torno a la 
noción de facticidad en este estadio, y la conexión con la indicación formal: 
(i) la experiencia de Dios desde lo psicológico (GA 60:19/ Heidegger, 2010, 
p. 14) y desde lo metafísico (GA 60:25-26/ Heidegger, 2010, p. 18) o, según 
Heidegger, la “auténtica filosofía de la religión”; (ii) lo a priori religioso 
como racional o irracional (GA 60:20-21/ Heidegger, 2010, p. 15); (iii) lo 
histórico (GA 60:22-23/ Heidegger, 2010, p. 16) en relación con el Dasein 
y con el método propio de la fenomenología. 

Lo histórico, como el core phenomenon (GA 60:31/ Heidegger, 2010, 
p. 22), devela ya algo característico: la preocupación o el cuidado, vistos un 
pasado, un presente y un futuro. Heidegger ha aprehendido la vida humana en 
todas sus facetas como una transformación continua cotidiana, una continua 
reapropiación de los tiempos pasados, y una proyección renovada del futuro 
(Denker, 2013, p. 58). Lo histórico significa, entre otras cosas, lo que procede 
en el tiempo (GA 60:31/ Heidegger, 2010, p. 22) y no en el sentido de la 
ciencia de la historia (GA 60:32-34/ Heidegger, 2010, p. 23). El Dasein busca 
seguridad (GA 60:37-38/ Heidegger, 2010, p. 26) y no cambio (GA 60:32-
34/ Heidegger, 2010, p. 23), pero en una actitud continua de significación 
(GA 60:51-53/ Heidegger, 2010, p. 35) y proyección. ¿Qué influjo tiene 
lo histórico como “universalización” (distinto a “generalización”) o como 
“concepto universal” en esa proyección e, incluso, en el contexto de una 
investigación fenomenológica?  

Sobre la base de una indicación formal que, dice Heidegger (GA 60:55/ 
Heidegger, 2010, p. 38), es distinta a la formalización y a la generalización 
(GA 60:56-57/ Heidegger, 2010, p. 39), las cuales ordenan, en tanto la 



La
 n

oc
ió

n 
he

id
eg

ge
ri

an
a 

de
 fa

ct
ic

id
ad

. L
a 

re
li

gi
ón

 d
e 

la
 v

id
a 

y 
la

 v
id

a 
de

l 
re

li
gi

os
o

13

Praxis Filosófica, No. 63, enero-junio, año 2026, pp. e20214522

indicación formal no, dejando todo sin respuesta final, lo histórico, entonces, 
siendo indicación formal, tiene que ver con la experiencia del tiempo, pero, 
sobre todo, con su sentido, que solo se obtiene de la vida fáctica, si es que 
esto a estas alturas no resulta, creo, tautológico. 

Antes de entrar a exponer los caracteres de la lectura heideggeriana sobre 
la experiencia de Pablo, cabe anotar, a manera de anotación contextual, que 
Heidegger busca entender a Pablo tal y como se entendió a él mismo. Al fin 
y al cabo, se trata de entender cómo se comunicó Pablo con los otros, cómo 
se asumió frente a su pueblo o su gente. Las dimensiones de Pablo y, muy 
en particular, de la facticidad cristiana de acuerdo con Campbell (2012) son 
tres: (i) el conocimiento; (ii) la experiencia de la urgencia; (iii) la fe. 

En lo atinente (i) al conocimiento, en el marco del haberse convertido, 
Pablo sabe que su gente ha devenido solamente si ellos aceptan su mensaje. 
Así, la vida fáctica viene a ser, en un contexto de actividad, una experiencia 
marcada por la temporalidad y por la significatividad (Campbell, 2012, p. 
53). En lo atinente (ii) a la experiencia de la urgencia, Pablo ignora cuándo 
ocurrirá la Segunda Venida; esto une dos momentos; por un lado, el haber 
devenido, por otro, la espera; hay una búsqueda de tranquilidad y seguridad, 
ambos como elementos de la vida fáctica cristiana. Si no hay aceptación, 
no habrá ni tranquilidad ni seguridad; hay una suerte de vacío que es una 
experiencia de nada, que es, precisamente, lo que yace tras la inseguridad y 
la intranquilidad. En lo atinente a (iii) la fe, que es otra indicación formal de 
la vida fáctica cristiana y que, como relación con Dios, está informada por 
urgencia, también se basa en ella y se encuentra marcada por la inseguridad 
y el tormento.  

La Carta de San Pablo a los Gálatas, con su concentración en 
temporalidad e historicidad, es diseccionada, y esto aun cuando lo relatado 
allí no haya sido vivido por quien lo estudia y trata de explicarlo. Al fin y al 
cabo, el método de indicación formal no lo exigiría (GA 60: 67/ Heidegger, 
2010, p. 47). Lo que importa a Heidegger es rescatar la conversión de Pablo y 
el peso histórico que él mismo le da a su epístola: a fin de cuentas, él mismo 
se ha hecho cristiano en virtud de una experiencia original. La proclamación 
apostólica es experiencia de vida fáctica y, además, es histórica en tanto vive 
la temporalidad como tal (GA 60: 79-80/ Heidegger, 2010, p. 55).

La Primera Carta de San Pablo a los Tesalonicenses (GA 60:87/ 
Heidegger, 2010, p. 61), por otra parte, pone de presente la propia facticidad 
de Pablo (GA 60:88-89/ Heidegger, 2010, p. 62) que, además, se preocupa 
de la suerte de los Tesalonicenses, quienes devinieron (GA 60:93-94/ 
Heidegger, 2010, p. 65) seguidores de Cristo, lo cual luego se convierte 
en su ser, circunstancia que Pablo conoce: el haber devenido seguidor de 



A
nd

ré
s T

él
le

z-
N

úñ
ez

14

Cristo, que él hace suya, que repite y actualiza, y que al final se convierte 
en algo que marca el origen de la teología (Kisiel, 1995). La actualización 
del devenir y el estar siempre listos (GA 60:99-101/ Heidegger, 2010, p. 70) 
a la Segunda Venida (GA 60:95-98/ Heidegger, 2010, p. 67), quizás son el 
carácter central de la facticidad de la cristiandad primitiva (Caputo, 1986); 
así, “la vida facticial concuerda con la disposición de la temporalidad: 
la religiosidad cristiana no hace más que vivir en el tiempo, ella ‘vive la 
temporalidad’” (Capelle-Dumont, 2012, p. 211).

En cuanto a la Segunda Carta de San Pablo a los Tesalonicenses, 
que parece contradecir la primera (Kisiel, 1995), y que tiene contornos 
apocalípticos, ella importaría sobre todo en su carácter escatológico. La 
temporalidad tiene que ver con esto: “este es el motivo exacto por el cual la fe 
cristiana tiene su lugar hermenéutico específico en la cuestión escatológica”, 
lo cual muestra que, en efecto, la facticidad de los primeros cristianos está 
marcada por el sentido de temporalidad (esto como indicación formal) y 
que su facticidad “se origina de Dios” (GA 60:121-123/ Heidegger, 2010, 
p. 87; Capelle-Dumont, 2012, p. 211). Deberemos atender quizás aquí que, 
en apariencia, la facticidad cristiana, de acuerdo con Heidegger, aparte de la 
actualización ante Dios, no llega a superar la facticidad mundana. Esto me 
servirá a efectos de una investigación posterior en donde buscaré acentuar 
las diferencias más notables entre la noción de facticidad en este estadio y 
la noción de facticidad en lo que podría estimarse como el primer borrador 
de SZ. 

Ricoeur le habría reclamado a Heidegger concentrarse solo en el 
Nuevo Testamento y haber eludido vérselas de frente con el bagaje del 
pensamiento judío (Capelle-Dumont, 2012). ¿Cómo no vincular —en un 
contexto en donde se quiere hacer hermenéutica— el Antiguo Testamento 
con el Nuevo Testamento y por qué sólo concentrarse en Pablo? Me resulta 
curioso que el interés de Heidegger por entender la vivencia de Pablo, en 
opiniones como la precitada de Ricoeur, aparentemente resulte truncado, 
al menos metodológicamente, al haber obviado aparentemente el Antiguo 
Testamento. Aunque no entro a discutir el trasfondo de la discusión y si 
finalmente Heidegger obvió o no esa herencia, quizás al final no la obvió 
pues al considerar precisamente el Nuevo Testamento se reconocería el 
Antiguo y aquí entonces importaría rescatar, en aras de mi clave de lectura, 
tres elementos fundamentales cuya nota común es la vivencia del tiempo 
y la temporalidad: (i) una conversión-actualización; (ii) un anuncio y una 
tribulación; (iii) una vida en pos de algo. 

Sobre (i), o sea la conversión-actualización, es un evento en particular, la 
conversión de Pablo, pero su constante actualización ante Dios, un continuo 



La
 n

oc
ió

n 
he

id
eg

ge
ri

an
a 

de
 fa

ct
ic

id
ad

. L
a 

re
li

gi
ón

 d
e 

la
 v

id
a 

y 
la

 v
id

a 
de

l 
re

li
gi

os
o

15

Praxis Filosófica, No. 63, enero-junio, año 2026, pp. e20214522

volver a ser sobre la base de un ser que devino, pero que ya está ahí; el 
sufrir por sus hermanos no conversos, y el anuncio y la espera de lo que 
está por venir, esa sorpresa que arribará sin aviso para la cual debemos estar 
preparados. Estos elementos de las epístolas paulinas fascinan a Heidegger 
y constituyen, creo, un eje claro de las expresiones de la facticidad, no solo 
cristiana, sino en el marco más amplio de su ontología. Sobre (ii), o sea, el 
anuncio y la tribulación, el proyecto vital irresoluto17 de Pablo parte de un 
momento, la conversión, y una tribulación constante, un llamado permanente 
a la conversión y un temor o una preparación para la Segunda Venida 
caracterizada por una permanente actualización ante Dios o una continua 
serie de (iii) ahoras en pos de algo. 

Quizás no habría señal más clara de los orígenes teológicos, o mejor, 
de los comienzos teológicos de Heidegger, que diseccionar la vida de 
Pablo y su experiencia de la siguiente forma: delinear que un futuro está 
oculto, permanentemente escondido, y que, súbitamente, se descubrirá; que 
vive proyectado hacia, ese hacia que, en gran medida, escapa de nuestra 
comprensión y respecto del cual solo hay un punto de inicio claro (Cristo): 
que hay una conversión, es decir, la asunción de un ser; que se verifica un 
anuncio en forma de habla permanente, y un continuo vivir en pos de y que 
en algún momento se des-cubrirá. Poco a poco Heidegger va armando su 
ontología y, más precisamente, su noción central, subyacente y transversal 
de facticidad, primero con unas notas para una conferencia que, quizás, 
en el ambiente de Friburgo, como lo sugiere Kisiel (1995), no resultaba la 
más apropiada; ahora, con la extrapolación de los elementos existenciales 
de Pablo. 

III.3 En pos de una vida feliz. Agustín y el neoplatonismo (1921)18

En este curso de 1921, Heidegger y, por consiguiente, este acápite, se 
centrarán en diseccionar los aspectos centrales sobre facticidad delineados 
por nuestro autor a través de Agustín con la concentración en la exégesis del 
libro X de las Confesiones.  Pero ¿qué quiere Heidegger? Capelle-Dumont 
(2012) responde que es “descifrar en la fe cristiana la experiencia de la 
‘facticidad’ y precisar su acepción más propia” (p. 211). 

De manera general, se trata de estudiar la vida como molestia 
fundamentada en la historicidad, vida direccionada por el curare: el cuidado 

17	  Podría dejarse para otra investigación la relación entre culpa como “falta de ser” 
y el proyecto irresoluto en un contexto de un ser futural. Puede consultarse a Sikka (1997) 
sobre el tratamiento entre otros del tema de culpa (p. 210).

18	  Esto puede confrontarse con la descripción de facticidad en Agustín ([397-398] 
2008), Confesiones: 10:11:18.



A
nd

ré
s T

él
le

z-
N

úñ
ez

16

por sí mismo y por el entorno en el marco de la cotidianidad, específicamente 
sus formas de significatividad (Campbell, 2012), y entre más intensificado 
se muestre el cuidado, entonces la dureza de la vida más se mostrará. 

Un ejemplo puede ilustrar esto: María tiene mucho dinero y está 
acostumbrada a toda clase de lujos y caprichos. Quienes la conocen saben 
que no tolera el más mínimo defecto o incomodidad y procuran darle gusto 
en todo lo que ella exige. Paradójicamente, entre más exigencias hace María 
con el fin de lograr un bienestar aparente y esas exigencias se materializan, 
más complicada y molesta se torna su vida. Por otro lado, tenemos a Juan, 
un hombre pobre y sin recursos, que trabaja todos los días y vive en medio 
de dificultades e incomodidades. En el caso de Juan ocurre todo lo contrario 
al caso de María. Una incomodidad más no le entristece. Su vida no es tan 
difícil como la de María, a pesar de la incomodidad y la molestia cotidianas.

La facticidad, a la luz de este texto, no es otra cosa que la intensificación 
del presente en la intensificación de su significatividad cotidiana. ¡La vida 
fáctica significa vivir la temporalidad! Dilthey (GA 60:163-164/ Heidegger, 
2010, p. 118) habría hecho notar el rol de Agustín en la fundación de las 
ciencias humanas: una transformación radical de la vida psíquica (Kisiel, 
1995, p. 193). La relación con Dios se concibe desde la actualización 
histórica que mencionaba atrás como una nueva vivencia que rompe con 
lo antiguo y los antiguos. Dilthey (GA 60:163-164/ Heidegger, 2010, 
p. 118) habría afirmado que Agustín defiende la certeza de la vivencia 
de Dios, más precisamente, la vivencia interior, que luego Descartes, 
quizás analógicamente, hará figurar como cogito, ergo sum.  Si se toma a 
Agustín como un objeto histórico (Kisiel, 1995), habrá que afirmarse que 
para abordarlo un eje podrá tener en cuenta que una vivencia del presente 
necesariamente habrá de implicar un dominio en el entendimiento y 
comprensión del pasado. Es con ese marco que se puede asumir a Agustín 
y el neoplatonismo. El curso sobre Agustín y el neoplatonismo, repito, con 
sus referencias y contextualizaciones históricas, es un ejercicio exegético 
del libro X de las Confesiones de Agustín. 

Creo que ahora deben concretarse ciertos hallazgos concretos en lo 
atinente al desarrollo y evolución de la noción de facticidad en este preciso 
estadio académico-filosófico de la vida del primer Heidegger. Me permito 
sintetizarlos de la siguiente forma: (i) la vida feliz (GA 60:192-193/ 
Heidegger, 2010, p. 141); (ii) la vida feliz y la verdad (GA 60:198-199/ 
Heidegger, 2010, p. 146), y la verdad en relación con Dios (GA 60:198-
199/ Heidegger, 2010, p. 146); (iii) el cuidado o Sorge (en alemán), aunque 
este término no es utilizado en esta época, y el término apropiado en este 
contexto y estadio es curare (GA 60:206-208/ Heidegger, 2010, p. 153), y 



La
 n

oc
ió

n 
he

id
eg

ge
ri

an
a 

de
 fa

ct
ic

id
ad

. L
a 

re
li

gi
ón

 d
e 

la
 v

id
a 

y 
la

 v
id

a 
de

l 
re

li
gi

os
o

17

Praxis Filosófica, No. 63, enero-junio, año 2026, pp. e20214522

su relación con la tentación y la curiosidad (GA 60:223-225/ Heidegger, 
2010, p. 167); (iv) la concepción agustiniana de facticidad como un todo. 

Respecto de (i) la vida feliz, no puede uno menos que referir la memoria 
y, por consiguiente, el tiempo. En términos quizás más que propiamente 
filosóficos, con fines y connotaciones didácticas, podría hablarse de un 
recuerdo del olvido y de un olvido del recuerdo: el hombre quiere la vida 
feliz porque recuerda la vida feliz. Pero ¿qué es la vida feliz?: gaudium 
de veritate (GA 60:198-199/ Heidegger, 2010, p. 146). Respecto de (ii) 
el gozo en la verdad, es decir, el gozo en Dios que es la Verdad, se afirma 
que todos tendemos a la verdad que es imposible de engañar. El hombre 
quiere engañar a la verdad frecuentemente, pero detesta la reprobación por 
la verdad19. El hombre ama la verdad en tanto ella revele, pero la odia en 
tanto ella lo revele. Sobre esta base, la facticidad, siguiendo a Agamben, 
podría describirse como “la condición de aquello que permanece oculto en 
su apertura, de aquello que se expone en su retiro” (Capelle-Dumont, 2012, 
p. 213)20. No obstante, la vida feliz no la tenemos in re. Solo aspiramos a 
ella, lo cual se concretaría en la esperanza. El esfuerzo de Heidegger parece, 
entonces, consistir en concentrarse en esta experiencia cristiana de la fe 
en donde su posibilidad está marcada por ella y que le “da al hombre el 
hallarse enteramente en la verdad” (Capelle-Dumont, 2012, p. 59); el Dasein 
siempre está completándose y perfeccionándose y “su significado siempre 
se encuentra en proceso de cumplirse” (Sikka, 1997, p. 72). Respecto de 
(iii) el cuidado, y con base en la exégesis del libro X de las Confesiones, 
él resulta del uso y del goce. El curare significa que hay una molestia 
porque se busca lo seguro, pero, incluso, si ello se obtiene, la molestia no 
se va: el capítulo 28 del libro X resultará central entonces para aseverar lo 
que en palabras de Kisiel (1995) constituiría lo esencial de la vida fáctica: 
que el hombre ha devenido una carga o un problema para sí mismo, lo 
cual equivale a una tribulación. Esto develará también algo fundamental 
en el entendimiento de la facticidad que es el estado de arrojamiento y la 
autenticidad: por un lado, nadie le preguntó al Dasein si quería venir o irse: 
quizás si le hubieran preguntado habría preferido quedarse en la oscuridad. 
Por otro lado, la autenticidad: ya es, y ¿ahora qué? La autenticidad “consiste 
en la voluntad de ser lo que puede ser y ello significa estar constantemente 
dispuesto a dejar de ser lo que es y ha sido, superar lo real hacia lo posible” 

19	  Siguiendo a Sikka (1997), para Buenaventura, por ejemplo, es claro que todos 
buscamos la verdad, lo cual a su vez demuestra la realidad de la verdad, y para ello se basa 
en Agustín para quien todo está abierto a la duda excepto la verdad misma.

20	  El lector querrá confrontar esta reflexión con Agustín ([397-398] 2008), 
Confesiones: 10:11:18.



A
nd

ré
s T

él
le

z-
N

úñ
ez

18

(Sikka, 1997, p. 94). Por último, respecto de (iv) la concepción agustiniana 
de facticidad como un todo, la exégesis de los capítulos 28-29 del libro X 
de las Confesiones de Agustín (GA 60: 204-205/ Heidegger, 2010, p. 151) 
se convierte en un tratado sobre dicha materia. La vida fáctica es la continua 
orientación hacia Dios. Con esto se apunta a la tentación continua que es 
la vida. Hay una continua preocupación y una búsqueda constante de una 
seguridad, de un descanso en el ser humano. 

El amor propio, junto con la molestia que agrupa el obstáculo y la 
dificultad, constituyen rasgos propios de la facticidad para Agustín. Las 
dimensiones de la facticidad cristiana, habrá dicho Heidegger, se revelan 
en la Cruz: la altura, la profundidad y la anchura, es algo que, afirma Kisiel 
(1995), tuvo en mente Heidegger cuando se identificó a sí mismo como un 
teó-logo cristiano. A lo anterior, habrá que unir el mundo propio o del yo y 
la consideración de sí mismo como importante.

La disección del libro X de las Confesiones de Agustín continúa en 
el texto poniendo de presente que la experiencia de Dios corresponde a la 
plena facticidad histórica de la propia vida. No hay nada más cercano a uno 
mismo que sí mismo, y esto resulta de la tendencia del ser hacia sí mismo, 
lo que en el contexto no solo del libro X, sino también de su exégesis, revela 
lo que se había referido atrás en torno a la preocupación por sí mismo y las 
tentaciones que dentro de ello se enmarcan. 

El tender hacia sí mismo hace que Agustín responda la pregunta de su 
cercanía consigo mismo, con Dios y con el amor y temor, este último, de 
particular relevancia para entender la distinción entre miedo y temor en SZ. 
Agustín distinguirá en este libro X entre timor servilis, que tiene que ver con 
el castigo, y timor castus, que es el que se da en un contexto de amistad. El 
primero, además, tendrá que ver con el mundo circundante y con el estar 
en el mundo. El segundo tendrá que ver, en cuanto a su motivación, con 
la esperanza y dicho temor irá atado a la preocupación de la vida por una 
experiencia personal auténtica (Kisiel, 1995, p. 217). De esa forma, Agustín 
habría ido más allá del ser que piensa y cubriría con mayor densidad la vida.  

La experiencia religiosa, como quizás la indicación formal más preteórica 
de todas mostrará, de pronto en el contexto del método fenomenológico, por 
qué abordar la vida religiosa, más específicamente, la vivencia religiosa, 
resulta de tanta relevancia para entender no solo la noción heideggeriana 
de facticidad, sino también su calidad de soporte y fundamento de SZ en el 
estadio de pensamiento correspondiente al primer Heidegger. 



La
 n

oc
ió

n 
he

id
eg

ge
ri

an
a 

de
 fa

ct
ic

id
ad

. L
a 

re
li

gi
ón

 d
e 

la
 v

id
a 

y 
la

 v
id

a 
de

l 
re

li
gi

os
o

19

Praxis Filosófica, No. 63, enero-junio, año 2026, pp. e20214522

IV. En aras de una facticidad caracterizada. Desde la vivencia religiosa

Con base en el examen de los textos que he recorrido hasta ahora, 
puedo atreverme a concretar una serie de hallazgos en torno a los caracteres 
de la facticidad cristiana. Desde la explicación situacional del propio 
Heidegger en torno a su interés inicial por el protocristianismo, antecedido 
de su tratamiento del significado, el problema planteado no solo respecto 
de la fenomenología y la ontología, sino específicamente respecto de la 
filosofía y la teología, y el abordaje inicial fenomenológico por vía de 
la indicación formal, me llevan a concluir preliminarmente que hay una 
concentración particular en la experiencia, pero en su dimensión histórica, 
lo cual plantea un inconveniente central: cómo explicar racionalmente 
algo que no se ha vivido. ¿Es posible? Esto quiere decir fundamentalmente 
que la fenomenología, que en este estadio del primer Heidegger se centra 
en la experiencia de los primeros cristianos, se concentra, a su vez, en el 
experimentar, experimentar que debe ser abordado correctamente por la 
filosofía en su función rectificadora de una teología (medieval) que se ha 
contaminado. 

El esfuerzo de deconstrucción no se contrae, por tanto, únicamente 
a la metafísica, aspecto que no es objeto de este trabajo; el esfuerzo de 
deconstrucción o de purificación también se orienta a la teología en aras 
de entender las manifestaciones del cristianismo primitivo. Que no haya 
habido una revisión del pasado judío y haya habido una concentración en 
el Nuevo Testamento, algo que, como ya se vio, ha sido criticado, quizás, 
más que indicar una falencia en el proceso de abordaje por Heidegger, lo 
que mostraría es su particular interés en el Ereignis que, en efecto, y para 
nuestros propósitos no es otro que la venida de Cristo y todo lo que ella 
supuso. ¿Cómo entender la mística medieval? ¿Cómo abordar a Agustín y 
su autointerpretación y autointerrogación constantes? ¿Cómo plantear el 
devenir cristiano y la constante actualización ante Dios? ¿Cómo criticar a 
quienes tildan de irracional el misticismo y asumir como lo hace Angelus 
Silesius con la rosa que “ella es su propio porque”?  (Caputo, 1986, p. 140 
y Sikka, 1997, pp. 134 y 165). 

Un par de ejemplos pueden ayudar a entender esto. Ejemplo #1: en 
español, el sustantivo niño es masculino; en alemán, el mismo sustantivo 
es neutro. Un aficionado a las lenguas puede preguntar la razón de ello. 
¿Qué puede contestar un experto en alemán? En inglés, normalmente las 
preposiciones van al final de la oración cuando se formula una pregunta, 
mientras que en español no. ¿Hay alguna razón que explique por qué los seres 
humanos hablantes decidieron esto? Ejemplo #2: la biología, aunque también 



A
nd

ré
s T

él
le

z-
N

úñ
ez

20

una observación del mundo que nos rodea, nos muestra que únicamente 
las mujeres pueden concebir criaturas en su vientre y que los hombres no. 
¿Podemos determinar la razón por la cual solo las mujeres pueden concebir 
criaturas en su vientre?

Finalmente, en el contexto de lo que Kisiel (1995) bautizó en su obra 
capital como la genealogía de SZ, de lo que se ha tratado hasta ahora es de 
identificar los caracteres cristianos de la facticidad y buscar establecer los 
mismos como un punto de partida cuyo resultado final quedará compendiado 
en SZ. En otras palabras: SZ se hace acreedor a una herencia compuesta a 
su vez de todo un bagaje teológico y fenomenológico cuyos trazos iniciales 
se contraen a Agustín, entre otros, al misticismo medieval, y claro, al 
cristianismo primitivo. 

A efectos de este trabajo, he extrapolado seis caracteres de la facticidad 
cristiana (ver Tabla 1): (i) molestia, tentación, inquietud y preocupación; (ii) 
temporalidad, miedo y esperanza; (iii) amor a Dios, amor a sí mismo, amor de 
los otros, temor a Dios, temor a los otros; (iv) oración y contemplación; (v) 
un devenir por Cristo y una actualización constante ante Dios; (vi) reclusión 
o distanciamiento. Para defender mi hipótesis de trabajo, es decir, que la 
noción heideggeriana de facticidad contrario a lo afirmado por Campbell 
(2012) tiene elementos más negativos que positivos, quiero centrarme ahora 
en las características (ii), (iv), (v) y (vi).

Tabla 1. Cuadro comparativo
Algunos caracteres de la facticidad cristiana desde GA 60

Caracteres Algunas referencias 
en GA 60

Algunas 
referencias en GA 

63

I

Molestia, tentación, inquietud, 
p r e o c u p a c i ó n ,  c u i d a d o , 
concupiscencia intelectual

104-105
204-205
226-227
241-242 y ss.

18-20



La
 n

oc
ió

n 
he

id
eg

ge
ri

an
a 

de
 fa

ct
ic

id
ad

. L
a 

re
li

gi
ón

 d
e 

la
 v

id
a 

y 
la

 v
id

a 
de

l 
re

li
gi

os
o

21

Praxis Filosófica, No. 63, enero-junio, año 2026, pp. e20214522

II

Temporalidad, miedo (angustia), 
esperanza

79-80
95-98
118-120
206-208

37-38
38-39

III

Amor a Dios, amor a sí mismo, 
amor de los otros. Temor a Dios, 
temor a los otros

71-72
231-232
237-238

24-25

IV

Orac ión ,  con templac ión , 
búsqueda

121-123
187-188
189-190
198-199

14-15

V

Devenir

69-71
79-80
93-94

27-29
78-79

V I 

Reclusión, distanciamiento

307-308 55-56

Sobre (ii), o sea la temporalidad, el miedo y la esperanza, y sobre 
(iv), o sea la oración y la contemplación, puedo aseverar que la cristiandad 
primitiva en efecto tuvo como carácter de su propia vivencia, de su propia 
vida experimentada, la temporalidad, en un doble sentido: por un lado, a 
partir del conocimiento de Cristo el ser deviene algo distinto; por otro lado, 
también a partir del conocimiento de Cristo, se espera algo: o bien la Segunda 
Venida o bien lo que viene después, y aquí la esperanza resulta la clave: 



A
nd

ré
s T

él
le

z-
N

úñ
ez

22

no es el hoy o los constantes ahoras lo importante (Caputo, 1986, p.111). 
La vida feliz que recordamos viene después. Aun cuando la temporalidad, 
con su acepción heideggeriana muy particular que excede el objeto de este 
trabajo, marca la vivencia de los primeros cristianos, lo que importa resaltar 
aquí es que ella constituye casi por sí misma la acentuación sobre el proyecto 
irresoluto que es su vida:  la constante actualización ante Dios, la continua 
proyección de su proyecto vital a partir de un momento histórico concreto, 
es decir, la venida de Jesús, pero también su crucifixión y el anuncio de lo 
que vendrá. El proyectar la vida (cristiana) siempre en pos de un futuro y 
con el ánimo de contemplar a Dios (nuestra cuarta característica) y vivir en 
la verdad constituye mucho del carácter de la vida de los primeros cristianos 
y constituye también mucho del eje central del libro X de las Confesiones 
de Agustín, que, finalmente, marcará con otros la pauta, como el mismo 
Heidegger lo sugiere, de la mística medieval. Sobre (v), o sea, el devenir 
por Cristo y la constante actualización ante Dios, ellos parecen tener un 
influjo decisivo en el planteamiento ontológico heideggeriano cuando se 
aborda cómo el ser ha llegado a ser. Se es en virtud de algo, el Ereignis, y 
ese ser se actualiza permanentemente.  Sobre (vi), o sea, el distanciamiento 
o reclusión, deseo hacer ya especial énfasis para defender mi hipótesis y 
rebatir la de Campbell (2012) en torno a una dimensión positiva u optimista 
de la cotidianidad. Si a lo largo de los anteriores acápites y, con base en los 
cursos de religión dictados por Heidegger y en una lección no impartida, se 
han repasado las expresiones de la facticidad cristiana que tanto interesaron 
al filósofo que alguna vez quiso ser sacerdote católico, puedo ahora afirmar 
que me ha llamado la atención, en particular, la noción de distanciamiento, 
que en la traducción inglesa aparece como seclusion y que en alemán sería 
Abgeschiedenheit. 

Caputo (1986) hace un tratamiento algo extenso de esto bajo la expresión 
detachment. Aun cuando el término cotidianeidad (everydayness) aparece ya 
en el curso de 1919-1920 titulado The Basic Problems of Phenomenology, 
que no se ha estudiado en este trabajo, me acerco al mismo de la manera más 
simple: que el ser humano vive absorbido, por ejemplo, en el día a día de su 
profesión o de sus problemas, aparentes o reales, todo lo cual llama a una 
resolución continua. Es más; para Heidegger el “Dasein tiende a interpretar 
su propio ser sobre la base de su modo de ser cotidiano” (Sikka, 1997, p. 
76). Pero lo paradójico resulta que, o bien en una reclusión, o bien en una 
absorción, o bien en un distanciamiento, en el marco de la cotidianeidad, ya 
en SZ refleja que el Dasein se muestra no tanto en las situaciones límite, sino 
en la cotidianeidad de la vida: entre más cerca parece estarse, más eso que 
se busca se aleja. Así, la vida humana tiene la tendencia de caer lejos de sí 



La
 n

oc
ió

n 
he

id
eg

ge
ri

an
a 

de
 fa

ct
ic

id
ad

. L
a 

re
li

gi
ón

 d
e 

la
 v

id
a 

y 
la

 v
id

a 
de

l 
re

li
gi

os
o

23

Praxis Filosófica, No. 63, enero-junio, año 2026, pp. e20214522

misma (Denker, 2013, p. 61). ¿Entre más lejos de Dios, más cerca? ¿Entre 
más cerca de Dios, más lejos? ¿Entre más nos buscamos, más nos perdemos? 
¿Entre más nos perdemos a nosotros mismos, más nos encontramos? 

Denker (2013) sugiere que el interés de Heidegger en este estadio es 
diseccionar la vida religiosa y aproximarse a la experiencia religiosa con el 
fin de implementar su método fenomenológico sobre la base de la revisión 
de las concepciones entonces imperantes en torno a la fenomenología de 
la vida religiosa y al estudio de la religión, al análisis de las Cartas de San 
Pablo a los Gálatas y a los Tesalonicenses, a Agustín y a su libro X de 
Confesiones, todo en el contexto de un acercamiento a Dios y, en 1918, a 
la mística medieval, con una alusión a M. Eckhart, en quien “se aprecia una 
progresión mística hacia el sujeto mismo; aun cuando él lo aprehende en 
términos racionales, el proceso de retorno al fondo del alma que emprende 
no es teorético” (Capelle-Dumont, 2012, p. 191). Por consiguiente, aseverar 
que lo místico atacado por su aparente irracionalidad tenga como una de sus 
expresiones más claras, no solo la oración, sino también la propia reclusión 
para encontrarse con Dios que siguiendo las líneas del libro X de Confesiones 
es la Verdad, y, por consiguiente, la vida feliz, llega a constituir así, una 
verdadera absorción y un preludio evidente, creo, de la cotidianeidad de la 
cual nos hablará con mayor detalle y extensión en SZ. La absorción en una 
suerte de distanciamiento o un distanciamiento en una suerte de absorción 
o la reclusión en una suerte de absorción o la absorción en una suerte de 
reclusión no marcarían, en mi opinión, la expresión únicamente del místico, 
sino precisamente la del no místico. El cultivo de la vida interior, propia 
del místico o, más claramente, atribuida a él, sobre la base de lo referido 
en el libro X, constituye en su caso un esfuerzo por dirigir la tendencia de 
difusión propia del hombre con el objetivo claro de encontrar a Dios. El 
aparente no cultivo de la vida interior por parte del no místico, llámese 
filósofo, abogado, matemático o arquitecto, su día a día constituye, por otra 
parte, su distanciamiento, su reclusión, su continuo e irresoluto proyecto 
vital. En el místico quizás será el encontrar a Dios o verlo de frente. En el no 
místico, el resolver, pero también en una reclusión y en un distanciamiento 
que absorbe.  El método de la indicación formal, según el cual, entre otras 
cosas, la materia se adecua a la forma, y en donde siempre hay presentes 
y búsqueda de significado (es decir, lo suprateórico), explicaría por qué la 
vida religiosa, el experimentar religioso, y la experiencia religiosa per se, 
en el caso de los primeros cristianos, en virtud de lo Ereignis, suponen que 
hay una suerte de escape (fuga mundi) para encontrarse con Dios, que en 
el caso de quienes no han vivido la experiencia religiosa, implica que hay 
una reclusión que absorbe en la parafernalia, en la profesión, en el día a día. 



A
nd

ré
s T

él
le

z-
N

úñ
ez

24

En ambos casos se busca la vida feliz, en el primero como equivalente a la 
verdad, o sea, a Dios, en el segundo, en la resolución continua del proyecto 
vital, lo cual también sigue siendo característica de lo primero: el cristiano 
primitivo o quien vive la experiencia religiosa continuamente se actualiza 
ante Dios en su continua resolución de la vida que nunca es final (Kisiel, 
1995, p. 119).

V. Conclusión

He querido (de)mostrar a lo largo de este artículo que habida cuenta de 
los orígenes teológicos de Heidegger que, a pesar de haber roto con el 
catolicismo, se tuvo como un teólogo cristiano (Campbell, 2012, p. 58), 
las expresiones de la facticidad cristiana, algunas de las cuales ya logré 
identificar con base en GA 60, lo que mostrarían es que en la cotidianidad de 
sus vidas la nota imperante es la vivencia de una temporalidad marcada por 
la actualización de una situación vital, pero en pos de algo, en espera de algo, 
con un sentido de urgencia, de pregunta constante, de dureza, y molestia. 
El distanciamiento, creo, en esta etapa viene a representar, con ocasión de 
una suerte de repulsión, la forma como se asume la vida fácticamente para, 
en un contexto de temporalidad, vivir sobretemporalmente. No creo, como 
lo defiende Campbell (2012) a lo largo de su obra, que la cotidianidad 
de los primeros cristianos e, incluso, la cotidianidad de los místicos se 
caracterice por una vivencia positiva u optimista. Todo lo contrario: creo que 
la absorción por el distanciamiento en búsqueda de una tranquilidad y una 
seguridad y, finalmente, en búsqueda de Dios, a través de la contemplación 
y la oración, más ampliamente, en el marco de una fuga del mundo, muestra 
el carácter sobre todo negativo o pesimista, carácter que estimo no dejará 
de estar presente ni en los cursos posteriores de Heidegger que analizaré 
en una investigación posterior ni en SZ. Que contradictores de la hipótesis 
de trabajo que he estudiado aquí afirmen que la búsqueda de significado e 
intencionalidad misma sea algo positivo como parece afirmarlo Campbell 
(2012) merece otro examen y ejercicio dialécticos.

Referencias bibliográficas 

Agustín de Hipona. ([397-398] 2008). Confessions. Oxford.
Blattner, W. (2006). Heidegger’s Being and Time. Bloomsbury.
Campbell, S. (2012). The Early Heidegger’s Philosophy of Life: Facticity, 

Being, and Language. Fordham University Press. https://doi.org/10.5422/
fordham/9780823242191.001.0001 

https://doi.org/10.5422/fordham/9780823242191.001.0001
https://doi.org/10.5422/fordham/9780823242191.001.0001


La
 n

oc
ió

n 
he

id
eg

ge
ri

an
a 

de
 fa

ct
ic

id
ad

. L
a 

re
li

gi
ón

 d
e 

la
 v

id
a 

y 
la

 v
id

a 
de

l 
re

li
gi

os
o

25

Praxis Filosófica, No. 63, enero-junio, año 2026, pp. e20214522

Capelle-Dumont, P. (2012). Filosofía y teología en el pensamiento de Martin 
Heidegger. Fondo de Cultura Económica.

Caputo, J. (1986). The Mystical Element in Heidegger’s Thought. Fordham 
University Press.

Dahlstrom, D. (1994). Heidegger’s Method: Philosophical Concepts as Formal 
Indications. The Review of Metaphysics, 47(4), 775-795. 

Denker, A. (2013). Martin Heidegger’s Being and Time: A Carefully Planned 
Accident? En M. A. Wrathall (Ed.), The Cambridge Companion to Heidegger’s 
Being and Time (pp. 54-84). Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/
CCO9781139047289.003 

Escudero, J. (2004). Heidegger y la indicación formal: hacia una articulación 
categorial de la vida humana. Diánoia, XLIX(52), 25-46. https://doi.
org/10.21898/dia.v49i52.407  

Heidegger, M. ([1975] 1988). The Basic Problems of Phenomenology (A. Hofstadter, 
Trad.). Indiana University Press.

Heidegger, M. ([1988] 1999). Ontology – The Hermeneutics of Facticity (J. Van 
Buren, Trad.). Indiana University Press.

Heidegger, M. ([1995] 2005). Introducción a la fenomenología de la religión (J. 
Uscatescu, Trad.). Biblioteca de Ensayo Siruela.

Heidegger, M. ([1995] 2010). The Phenomenology of Religious Life (M. Fritsch y 
J. A. Gosetti-Ferencei, Trads.). Indiana University Press.

Heidegger, M. [SZ] ([1927] 2014). Ser y tiempo (J. E. Rivera, Trad.). Trotta.
Kisiel, T. (1995). The Genesis of Heidegger’s Being & Time. University of California 

Press. https://doi.org/10.1525/9780520916609  
Sikka, S. (1997). Forms of Transcendence: Heidegger and Medieval Mystical 

Theology. State University of New York Press.

Datos de financiación del artículo

El autor declara que no recibió financiación para este artículo.

Información de proveniencia del artículo

Este trabajo es una adecuación del primer capítulo de la monografía que presenté 
para optar al título de magíster en filosofía en la Pontificia Universidad Javeriana 
en febrero de 2018.

Implicaciones éticas

El autor no tiene ningún tipo de implicación ética que se deba declarar en la escritura 
y publicación de este artículo.

https://doi.org/10.1017/CCO9781139047289.003
https://doi.org/10.1017/CCO9781139047289.003
https://doi.org/10.21898/dia.v49i52.407
https://doi.org/10.21898/dia.v49i52.407
https://doi.org/10.1525/9780520916609


A
nd

ré
s T

él
le

z-
N

úñ
ez

26

Praxis Filosófica cuenta con una licencia Creative Commons “Atribución, no comercial, compartir igual 4.0 internacional”

Declaración de conflicto de interés

El autor declara que no tiene ningún conflicto de interés en la escritura o publicación 
de este artículo.

Contribuciones del autor

Escritura (preparación del borrador original), redacción (revisión y edición).

Agradecimientos

Quiero agradecer al profesor Alfonso Flórez Flórez, que fue mi director de 
disertación en el programa de Maestría en Filosofía de la Pontificia Universidad 
Javeriana.

Autor de correspondencia:

Andrés Téllez Núñez. aatellez@javeriana.edu.co. Calle 40 No. 6-23 Piso 7.

Declaración de uso de inteligencia artificial

El autor declara que no utilizó ningún programa o aplicación de inteligencia artificial.

mailto:aatellez@javeriana.edu.co

	_Hlk219991696
	_Hlk219732668

	Crosmark: 
	Página 1: 



